# جامعة الأزهــر كليــة اللغــة العـربيــة بإيتــاي البــارود الـمـجلـة العلميـــة

# مسرحية (عنترة) لأحمد شوقي دراسةٌ سيميائية

# إعراو

# د/ أميرة محمد رسلان محمد

قسم الأدب والنقد ، كلية الدراسات الإسلامية والعربية للبنات بالزقازيق ، جامعة الأزهر، مصر

( العدد الثامن والثلاثون )

( الإصدار الثاني .. مايو )

( ۲۶۶۱هـ – ۲۰۲۹م )

علمية محكمة ربع سنوية

الترقيم الدولي: ISSN 2535-177X



# مسرحية (عنترة) لأحمد شوقي دراسة سيميائية

أميرة محمد رسلان محمد

قسم الأدب والنقد، كلية الدراسات الإسلامية والعربية للبنات بالزقازيق، جامعة الأزهر، مصر

البريد الإلكتروني: AmiraMohammed.2376@azhar.edu.eg الملخص:

يهدف هذا البحث إلى تحليل الرموز والدلالات في مسرحية "عنترة" لأحمد شوقي من منظور سيميائي، حيث تمثل المسرحية نموذجًا أدبيًا غنيًا بالعلامات التي تعكس قضايا إنسانية واجتماعية عميقة، يستعرض البحث مفهوم السيميائية باعتبارها دراسة للعلامات والرموز ودلالاتها في النصوص الأدبية، وكيف يمكن استخدامها لفهم المعانى الكامنة في الشخصيات والأحداث والخطاب المسرحي، ينقسم البحث إلى مقدمة وتمهيد، وأربعة مباحث، وخاتمة، وتشتمل المقدمة على أهمية البحث، وسبب الاختيار، وخطة الدراسة، والمنهج المتبع في البحث، أما التمهيد؛ فيشمل مفهوم السيمياء لغة واصطلاحًا، ولمحة عن حياة عنترة، وسردًا لأحداث المسرحية، وأمَّا المبحث الأوَّل: سيميائيّة العتبات النصيّة في مسرحية عنترة، وتضم؛ العتبة الرّئيسة: (عَنترة)، والعتبات الفرعية، وقراءة سِيميائيّة لِصفحةِ الغُلافِ. والمبحث الثاني: سِيميّائيّة الزمان والمكان في مسرحية عنترة، والمبحث الثالث بعنوان: سيميائية الشخصيات في مسرحية عنترة، وأخيرًا المبحث الرابع: سيميائية الخطاب الشعري في مسرحية (عنترة)، وضمت الخاتمة خلاصة البحث وأبرز النتائج التي توصل إليها، وقد توصل البحث إلى أن أحمد شوقي استثمر الرموز والدلالات بمهارة لإبراز القضايا الاجتماعية مثل الطبقية والحرية، وأظهر من خلال شخصيات المسرحية وأحداثها صورةً غنيةً بالمعانى والدلالات التي لا تزال تُلهم القارئ والمُشاهِد حتى اليوم، وأوصى البحث بتوسيع الدراسات السيميائية للنصوص المسرحية التراثية لفهم أبعادها الثقافية العميقة.

الكلمات المفتاحيَّة: السِّيميائية، مسرحية عنترة، العتبات النصبيَّة، الفضاء السردي، سيميائية الصورة.

#### The play (Antarah) by Ahmed Shawqi A semiotic study Amira Muhammad Raslan Muhammad

Department of Literature and Criticism, College of Islamic and Arab Studies for Girls in Zagazig<sup>c</sup> Al-Azhar University, Egypt

Email: <u>AmiraMohammed.2376@azhar.edu.eg</u> Abstract:

This research aims to analyze the symbols and connotations in Ahmed Shawqi's play "Antara" from a semiotic perspective, as the play represents a literary model rich in signs that reflect profound human and social issues. The research explores the concept of semiotics as a study of signs, symbols, and their connotations in literary texts, and how they can be used to understand the meanings inherent in characters, events, discourse. The research is divided into an introduction, a preface. four chapters, and a conclusion. The introduction includes the importance of the research, the reason for choosing it, the study plan, and the methodology followed in the research, The introduction includes the concept of semiotics in language and terminology, a glimpse into Antarah's life, and a narration of the play's events, As for the first topic: the semiotics of the textual thresholds in the play Antarah, which includes: the main threshold: (Antarah), the sub-thresholds, and a semiotic reading of the cover page. The second topic: The semiotics of time and place in Antarah's play The third section is entitled: Semiotics of Characters in the Play of Antarah, and finally the fourth section: Semiotics of Poetic Discourse in the Play (Antarah) The conclusion included a summary of the research and the most important results it reac The research concluded that Ahmed Shawqi skillfully utilized symbols and connotations to highlight social issues such as class and freedom. Through the play's characters and events, he presented an image rich in meanings and connotations that continue to inspire readers and viewers to this day. The research recommended expanding semiotic studies of traditional theatrical texts to understand their profound cultural dimensions

**Keywords**: Semiotics, Antarah's play, Textual thresholds, Narrative space, Semiotics of the imag.

#### مقدمة

تُعدُ السيميائية (علم الإشارة أو العلامات) منهجًا نقديًا يهتم بدراسة المعاني الكامنة وراء الرموز والدلالات في النصوص الأدبية والفنية، وهي أداة تحليلية تُمكِّن الباحث من فهم كيفية تشكُّل المعاني وتفاعلها داخل السياقات المختلفة، مما يُسهم في الكشف عن الأبعاد الثقافية والاجتماعية للنصوص، وفي هذا البحث، تسلط الدراسة الضوء على السيميائية في مسرحية عنترة، حيث تحلل الدلات والرموز المستخدمة في بناء المعنى الدرامي والتاريخي للنص المسرحي.

#### أهمية الموضوع

تبرز أهمية هذا البحث من خلال الكشف عن الأنساق الدلالية والرمزية في المسرحية، مما يتيح فهمًا أعمق للشخصيات والأحداث، والأفكار المطروحة، كما أن تحليل المسرحية من منظور سيميائي يسهم في إبراز كيفية توظيف الرمز في تشكيل رؤية درامية تعكس قيمًا ثقافية واجتماعية.

#### أسباب اختيار الموضوع

يعود اختيار هذا الموضوع إلى أسباب عدة، من أبرزها:

- 1- المكانة الأدبية لمسرحية عنترة، حيث تعد من أبرز الأعمال المسرحية الشعرية في الأدب العربي الحديث، واستلهامها للتراث العربي بأسلوب مسرحي حديث .
- ۲- الدور الذي تقوم به الرموز والدلالات في تعزيز فهم أعمق للنص المسرحي
  وتأويله بطرق مختلفة.
- ٣- جدة البحث وطرافته، فلا توجد دراسة على حد علمي بعد بحث تناولت مسرحية عنترة من منظور سيميائي، مما يجعل هذا البحث إضافة إلى الحقل النقدى المسرحي.

#### أسئلة البحث:

يسعى البحث إلى الإجابة على الأسئلة التالية:

١- ما أهم الرموز والدلالات السيميائية المستخدمة في مسرحية عنترة؟

٢- كيف تسهم هذه الرموز في بناء المعنى الدرامي للنص؟

٣- ما العلاقة بين الرموز المسرحية والسياق الثقافي والاجتماعي الذي تعكسه المسرحية؟

٤ - كيف يمكن للسيميائية أن تكشف عن أبعاد جديدة في تحليل المسرحية؟

## منهج البحث

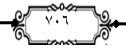
يعتمد البحث على المنهج السيميائي في تحليل المسرحية، حيث يتم تفكيك الرموز والدلالات المختلفة، وربطها بالسياق الدرامي والثقافي للنص، كما يتم الاستفادة من المنهج الوصفي التحليلي في تقديم قراءة نقدية للعناصر السيميائية داخل العمل المسرحي.

#### خطة الدراسة:

اقتضت طبيعة البحث أن يأتي في مقدمة وتمهيد، وأربعة مباحث، وخاتمة، وتشتمل المقدمة على أهمية البحث، وسبب الاختيار، وخطة الدراسة، والمنهج المتبع.

أما التمهيد؛ فيشمل مفهوم السيمياء لغة واصطلاحًا، ولمحة عن حياة عنترة، وسرد لأحداث المسرحية. أما المبحث الأول: سيميائية العتبات النصية في مسرحية عنترة، وتضم؛ العتبة الرّئيسة: (عنترة)، والعتبات الفرعية، وقراءة سيميائية لصفحة الغلاف، والمبحث الثاني: سيميائية الزمان والمكان في مسرحية عنترة، والمبحث الثالث: سيميائية الشخصيات في مسرحية عنترة، وأخيرًا المبحث الرابع: سيميائية الخطاب الشعري في مسرحية (عنترة).

وكانت الخاتمة ثمرة للبحث وخلاصة للنتائج التي توصل إليها.



#### الدراسات السابقة:

دار حول مسرحية عنترة لأحمد شوقى عدة دراسات هي :.

- ١- مسرحية عنترة بين الشعر والبناء الدرامي ، د. أحمد عبد القادر ، مجلة الفيصل ، مجلد ١٢٢، سنة ١٩٨٧م .
- ۲- البناء الدرامي في مسرح أحمد شوقي الشعري، مسرحية عنترة نموذجا،
  د/ نجوى معتصم احمد إبراهيم، بحث منشور بالمجلة العلمية لكلية التربية
  النوعية جامعة المنوفية، العدد الحادي عشر، يوليو ۲۰۱۷/۱م.
- ٣- الشخصية التاريخية في مسرح أحمد شوقي بين الواقع والدراما (مسرحية عنترة نموذجا)، د/ فرج عمر، ود/ هند أحمد منصور، بحث منشور في المجلة العلمية لكلية التربية النوعية، جامعة المنوفية، العدد التاسع والثلاثون يوليو ٢/٤٢، ٢م، ودارت حول سمات البناء الدرامي في المسرحية، وسمات وخصائص شخصية عنترة في الواقع وفي النص المسرحي" عنترة"، وصورة علاقة الحب التي جمعت عنترة وعبلة في الواقع وفي المسرحية.

ولم تتناول هذه الدراسات تلك المسرحية بالدراسة السيميائية، ولهذا عقدت العزم على دراستي هذه لمحاولة إعادة تشكيل دلالة الخطاب الإبداعي في مسرحية (عنترة) لشوقي، وتزويد المكتبة النقدية بدراسة جديدة حول إجراءات العمل بالمنهج السيميائي في قراءة النصوص الإبداعية، وتعزيز دلالة الخطاب الشعري في مسرحية (عنترة) بالإجراءات المتبعة في القراءة السيميائية للنصوص.

#### <u>تمهيدٌ</u>

## أولا: السيمياء بين المفهوم والمنهج

(السيميائية) هي علم دراسة العلامات والرموز ودلالاتها، ويعنى هذا العلم بكيفية إنتاج المعنى وفهمه من خلال تحليل البنى الرمزية التي يستخدمها الشاعر للتعبير عن الأفكار والمشاعر والثقافة.

وقد جاء في لسان العرب<sup>(۱)</sup>: "السُّومة والسَّيمة والسَّيماء: العلامة، وسوّم الفرس: جعل عليه السِّيمة، وقوله عز وجل: "حجارةٌ من طينٍ مُسَوَّمةٌ عند ربك للمسرفين "، كما وردت لفظة (سيماء) في قوله عز وجل: "تعرفهم بسيماهم لا يسئلون الناس إلحافا " (۲).

وقد استعمل الجاحظ (ت: ٢٥٥هـ) لفظة (سِيما) بهذا المفهوم في البيان والتبيين، وذلك عند حديثِه عن العصا؛ إذ يقول: "وبالناس – حفظك الله – أعظمُ الحاجةِ إلى أنْ يكونَ لكلِّ جنسٍ منهم سِيما، ولكلِّ صنفٍ حليةٌ، وسِمَةٌ يتعارَفون بها"(٣)، وقد تكرّرَت عنده أكثرَ من مرةٍ في الكتاب نفسِه (٤).

وترجع لفظة السيميائية إلى الأصل اليوناني semeion ، الذي يشير إلى: سمة مميزة، أو أثر، أو قرينة، أو علامة منذرة، أو دليل، أو بصمة، وغير

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ٩٢. ٩٥. ١٠٢.



<sup>(</sup>۱) لسان العرب لابن منظور ، ط/ دار صادر بیروت، لبنان ، ط $\pi$  ، ۱۱۱ه ،  $\pi$  ،  $\pi$  ، المادة ( $\pi$  .  $\pi$  ).

<sup>(</sup>٢) البقرة: ٢٧٣.

<sup>(</sup>٣) البيان والتبيين، عمرو بن بحر الجاحظ، تحقيق:عبد السلام محمد هارون، مكتبة الخانجى للطباعة والنشر والتوزيع، القاهرة، ط٧، ١٩٩٨: ٣٠/٣.

ذلك من دلالات متقاربة يمكن جمعها تحت مُسمىً عام واحد هو Sema بمعنى علامة Sign (١).

## المنهج السيميائي والنص المسرجي:

المنهج السيميائي: هو أحد المناهج النقدية الحديثة التي تهتم بدراسة العلامات والرموز في النصوص الأدبية، حيث يقوم بتحليل العلامات اللغوية، ودراسة الحوار المسرحي كخطاب يتضمن إشارات لغوية من ألفاظ وصيغ وإيحاءات، وكذلك تحليل العلامات البصرية، والديكور، والأزياء، والإضاءة، والألوان، وحركة الممثلين، وتعتمد السيميائية على أن لكل عنصر في النص يمكن أن يكون علامة قابلة للتأويل.

وقد تبلورت السيميائية كمصطلح علمي في أوائل القرن العشرين على يد كل من السويسري، (فرديناند دي سوسير)، الذي رأى أن اللغة نظام من العلامات يمكن دراسته كبنية مستقلة، والأمريكي (تشارلز ساندرز بيرس)، الذي قدم تصنيفًا تفصيليًّا للعلامات يشمل الأيقونة والمؤشر.

فالسيميائية: "علمُ الإشارات، أو علمُ الدلالات، وذلك انطلاقا من الخلفيَّة الأبستمولوجيَّة الدَّالة، حسبَ تعبير غريماس على أن كلّ شيء حولنا في حالة بث غير منقطع للإشارات»(٢).

ويُعدُ (دي سوسير) من العلماء الأوائل الذين أسسُوا لعلم السيمولوجيا؛ إذ يقول: "اللغة نظامٌ من الإشارات (System of Signs) التي تُعبِّرُ عن الأفكار، ويمكن تشبيه هذا النظام بنظام الكتابة، أو الألفباء المُستخدَمة عند فاقدي السمع،



<sup>(</sup>۱) إشكالية المصطلح في الخطاب النقدي العربي الجديد، يوسف وغليسي، منشورات الاختلاف، الدار العربية للعلوم، الجزائر، ط۱، ۲۰۸م، ص ۲۳۸. ۲۳۹.

والنطق، أو الطقوس الرمزية، أو الصيّيغ المُهذّبة، أو العلامات العسكرية، أو غيرها من الأنظمة، ولكنه أهمّها جميعاً. ويمكنُنا أن نتصوّرَ علماً موضوعه دراسة حياة الإشارات في المجتمع ... وسأُطلِقُ عليه عليم الإشارات (Semiology)..."(١)، ويرى (دي سوسير) أن علم اللغة جزءٌ من علم العلامات (٢).

ومن المعلوم أنَّ العلامة تتكوّن من ركنين عند (دي سوسير)، هما: الدَّال، والمدلول، ومن ثلاثة أركان عند بورس،أي: الماثول، والمُؤوّل، والموضوع، ومعظم العلماء العرب لا يستثنون الأمر الخارجي (الموضوع) من العلامة اللفظية، ولكن تعلُّق اللفظ به يتمُّ عن طريق الصورة الذهنية بوساطة دلالة إضافية (٣)، ويقول يحيى بن حمزة العلوي (٣: ٩٤٩هـ): "الحقيقة في وضع الألفاظ إنّما هو للدلالة على المعاني الذهنية دون الموجودات الخارجية، والبرهان على ما قُلناه هو أنّا إذا رأينا شبحاً من بعيد وظننّاه حجراً، سمّيناه بهذا الاسم، فإذا دنونا منه وظننّا كونه شجراً، فإنّا نُسميه بذلك، فإذا ازدادَ التحقيق بكونه طائراً، سمّيناه بذلك ... فلا تزال الألقاب تختلفُ عليه باعتبار ما يُفهَم منه من الصّور الذهنية، فدلّ ذلك على أن إطلاق الألفاظ إنما يكون باعتبار ما يحملُل في الذهن، ولهذا فإنه يختلف باختلافه "(٤).

<sup>(</sup>٤) الطراز المتضمن لأسرار البلاغة، يحيى بن حمزة العلوي، مطبعة المقتطف، مصر،



<sup>(</sup>١) علم اللغة العام، فردينان دي سوسور، ترجمة: يوئيل يوسف عزيز، مراجعة: مالك يوسف المطلبي، بيت الموصل، ط١، ١٩٨٥: ٣٤.

<sup>(</sup>٢) فصول في علم اللغة العام، دي سوسير، ترجمة د/ أحمد نعيم، ط/ دار المعرفة الجامعية، الإسكندرية، مصر ١٩٨٥م، ص ٤٠.

<sup>(</sup>٣) علم الدلالة عند العرب. دراسة مقارنة مع السيمياء الحديثة، عادل فاخوري، دار الطليعة للطباعة والنشر، بيروت. لبنان، ط٢، ١٩٩٤: ٩.

## ثانيا: حياة عنترة: (١<sup>)</sup>

هو عنترة بن شداد بن عمرو بن قراد بن مخزوم بن عوف بن مالك بن غالب بن قطيعة العبسي ، أحد أشهر شعراء العرب في فترة ما قبل الإسلام (٥٢٥م - ٢٠٨م) ، ويُنسب إلى قبيلة عبس والتي كانت من أشهر القبائل في العصر الجاهلي.

وكان أبوه من أشراف عبس، أما أمه فكانت حبشية، يقال لها زبيبة، وقد ورث عنها سواده، ولذلك يعد من أغربة العرب، كما ورث عنها تشقق شفتيه، ولذلك كان يقال له عنترة الفلحاء، وكان من عادة العرب في الجاهلية إذا استولدوا الإماء أن يسترقوا أبناءهم ولا يلحقوهم بأنسباهم إلا إذا أظهروا نجابة وشجاعة ومن تم لم يعترف شداد بعنترة ابنا له إلا بعد ما أبداه من بسالة في حروب داحس والغبراء.

وقد أصاب عنترة هذا الجرح في الصميم، ولكنه استعاض عنه بشجاعته وبطولاته وفي ذلك يقول:

شَطْري وأَحْمِى سَائِري بالمُنْصَلِ المُنْصَلِ المُنْصِلِ المُنْصَلِ المُنْصِلِ المُنْصَلِ المُنْصَلِ المُنْصَلِ المُنْصَلِ المُنْصَلِ المُنْصِلِ المِنْصِلِ المُنْصِلِ المُنْصِيلِ المُنْصِلِ المِنْصِلِ المِنْصِلِ المُنْصِلِ المُنْصِلِيلِي المُنْصِلِ الْمُنْصِلِ المُنْصِلِ المُنْصِلِ المُنْصِلِ المُنْصِلِ المُنْصِلِيلِ المُنْصِلِ الْمُنْصِلِ المُنْصِلِ المُنْصِلِ الْمُنْصِلِ الْمُنْصِلِ الْمُنْصِلِ الْمُنْصِلِ الْمُنْصِلِ الْمُنْصِلِ الْمُنْصِلِ الْمِنْصِلِي

إني امرُقٌ مِن خَيْرِ عبسٍ مَنْصِباً وإذا الكتيبةُ أَحْجَمَتْ وَتَلاحَظَتْ

=

۱۳۳۳ه ۱۱۹۱م، ۱/۲۳.

- (۱) راجع / الشعر والشعراء لابن قتيبة بتحقيق أحمد محمد شاكر، ط/ دار المعارف بمصر، ۱/۲۰۰ ، والأغاني لأبي الفرج الأصفهاني، تحقيق/ إحسان عباس وآخرون، ط/ دار صادر بيروت ۱۲۲۹ه-۲۰۰۸م، ۱۲۸۸ ، تاريخ الأدب العربي ، العصر الجاهلي للدكتور شوقي ضيف، ط/ دار المعارف بمصر، الطبعة الثانية والعشرون ، ص ٣٦٩ وما بعدها .
- (٢) شرح ديوان عنترة للخطيب التبريزي ، تقديم مجيد طراد، ط/دار الكتاب العربي ، الطبعة الأولى (١٤١٢هـ/١٩٩٢م) ، ص ١٢٧.



وواضح أنه يشير إلى كرم أصله الأبوي أو شطره الأول، أما شطره الثاني من جهة أمه فتنوب عنه شجاعته واقتحامه للحروب حتى غدا في قومه خيراً من عمه وخاله، ومن سادتهم؛ إذ لا يُغني القبيلة أحد غناءه ولا يذود عن حماها ذياده.

وقد عشق عنترة – في شبابه – ابنة عمه عبلة، ولكن عمه منعه من الزواج بها؛ لأن أمه أمةً حبشية وهو في عداد العبيد، ومن تقاليد القبيلة ألا يتزوج العبد بالحرة.

كان عنترة يتمتع بالأخلاق الحسنة، من رقة القلب وكرم النفس، وذكر الدكتور جواد علي: " أنه كان من أشد أهل زمانه وأجودهم بما ملكت يده. " (١)

### ثالثا: حول مسرحية عنترة:

مسرحية "عنترة" هي مسرحية شعرية كتبها أمير الشعراء أحمد شوقي، مسئلهمًا شخصية الفارس العربي (عنترة بن شداد العبسي)، الذي يُعد من أشهر فرسان العرب وشعرائهم في العصر الجاهلي، تعرض المسرحية سيرة عنترة من خلال صراعه؛ لتحقيق حريته وإثبات مكانته بين فرسان قومه، إلى جانب قصة حبه العميقة لابنة عمه عبلة، التي كانت رمزًا للجمال والنقاء.

#### أحداث المسرجية

تبرز المسرحية معاناة عنترة كعبدٍ يعاني التمييز بسبب نسبه، رغم شجاعته الفائقة وبطولاته في القتال، ويسعى عنترة لإثبات جدارته، لكن والده (شداد)

<sup>(</sup>١) المفصل في تاريخ العرب قبل الإسلام للدكتور جواد على ، ٥٦٠/٩ ، ط/دار العلم للملايين بيروت، الطبعة الثانية ١٤١٣هـ-١٩٩٣م .



يرفض الاعتراف به كابن شرعي، ومع ذلك يواصل عنترة القتال بشجاعة ويكسب احترام قومه في المعارك.

تتمو قصة الحب بين عنترة وعبلة، لكن والدها (مالك) وأخوها (عمرو) يرفضان زواجهما بسبب نسبه من جهة أمه، مما يدفعه لخوض تحديات عديدة لإثبات مكانته، ومن أبرز هذه التحديات طلب والد عبلة مهرًا باهظًا وهو ألف ناقة من نوق الملك النعمان، ما يدفع (عنترة) إلى خوض مغامرات صعبة لتحقيق هذا الطلب.

تتخلل المسرحية مشاهد درامية مؤثرة بين عنترة وعبلة، تعكس قوة الحب والصراع بين العادات القبلية القاسية والمشاعر الإنسانية، كما تتناول المسرحية بعضًا من القيم والمثل العليا مثل: الحرية، والشجاعة، والوفاء، والفروسية، مما يجعلها إحدى روائع المسرح العربي.

أما عن نهاية المسرحية: فقد اختتم شوقي مسرحيته بانتصار عنترة، حيث تم الاعتراف بشجاعته ومكانته بين فرسان عبس، وتمكّن في النهاية من الزواج بعبلة بعد تخطيه العقبات التي وضعتها الأعراف القبلية، وتحمل النهاية رسالة قوية عن انتصار الإرادة والقيم النبيلة على الظلم والتمييز.

وتتميز مسرحية عنترة بأسلوبها الشعري الرائع؛ حيث استخدم (أحمد شوقي) اللغة العربية الفصحى بأسلوب راق يجمع بين التاريخ والأسطورة، مما يجعل المسرحية تحفة أدبية تعكس عمق الأدب العربي، كما تتوع مشاهد المسرحية بين الحوار الشعري الراقي، والمواقف الدرامية المؤثرة، والمشاهد البطولية الملحمية، مما يجعلها من أبرز المسرحيات الشعرية في الأدب العربي.

# المبحثُ الأول: سيميائيّة العتباتِ النصيّةِ في مسرحية عنترة:

يقصد بالعتبات النصية "كل ما يتعلق بالمظهر الخارجي للكتاب أو النص "(۱)، وتشمل العنوان، والمقدمة، والعناوين الفرعية، والإهداء، والمقدمات النقدية، وكذا الهوامش والتعليقات في المسرحية الشعرية، التي تؤدي دورًا مهما في توجيه فهم المتلقى، وتكسب النص عمقًا إضافيًا.

والعتبات النصية "علامات دلالية تشرع أبواب النص أمام المتلقي، وتشحنه بالدفعة الزاخرة بروح الولوج إلى أعماقه، لما تحمله هذه العتبات من معان وشفرات لها علاقة مباشرة بالنص تنير دروبه، وهي تتميز باعتبارها عتبات لها سياقات تاريخية ونصية ووظائف تأليفية تختزل جانبا مركزيا من منطق الكتابة "(٢).

أضف إلى ذلك أن العتبات النصية "تبرز جانبًا أساسيًا من العناصر المؤطرة لبناء الحكاية، ولبعض طرائق تنظيمها وتحققها التخييلي ، كما أنها أساس كل قاعدة تواصلية تمكن النص من الانفتاح على أبعاد دلالية، فالعتبات النصية لا يمكنها أن تكتسب أهميتها بمعزل عن طبيعته الخصوصية النصية نفسها " (۲).

وعلى هذا فالعتبات النصية ذات أهمية كبيرة في ميدان النقد الأدبي المعاصر ، في إضاءة وكشف أغوار النص ، كما أنها المفتاح لفهم النص،

<sup>(</sup>٣) عتبات النص ( البنية والدلالة) : عبد الفتاح الحجمري، منشورات الرابطة ، دار البيضاء،ط١، ١٩٩٦م، ص١٦.



<sup>(</sup>۱) عتبات جيرار جينت: تقديم د/ سعيد يقطين، ط/ الدار العربية للعلوم، ناشرون، منشورات الاختلاف، الطبعة الأولى ٢٠٠٩هـ-٢٠٠٨م، ٢٨٠٥٠.

<sup>(</sup>۲) بيانات الشعرية العربية من خلال مقدمات المصادر التراثية، نورة فلوس: مذكرة التخرج لنيل شهادة الماجستير، جامعة مولود معمري، تيزي وزو، الجزائر (۲۰۱۲م) ص۱۳.

والتوصل إلى تحليل معانيه وفك شفراته، وفهم خباياه، ومن ثم فهي بوابة للثراء الأدبي لما بينها وبين النص من علاقة وطيدة .

والعتبات النصية تساعد - خاصة العناوين - في توجيه القارئ إلى القضايا المحورية التي تتناولها المسرحية، وعلى سبيل المثال فعنوان مسرحية عنترة لأحمد شوقي يضع القارئ مباشرة أمام فكرة البطولة والفروسية المرتبطة بالشخصية.

كما تسهم العتبات النصية في تحديد الأجواء الزمانية والمكانية للمسرحية، وذلك من خلال تقديم معلومات عن زمن ومكان الأحداث، مما يهيء المتلقي لفهم العمل الأدبي.

كذلك فإن العناوين الفرعية أو الحواشي يمكن أن تشير إلى أدوار الشخصيات، مما يساعد في فهم طبيعة العلاقة بين الشخصيات قبل التفاعل معها دراميا.

هذا بالإضافة إلى أن العتبات النصية تتيح للكاتب التواصل المباشر مع جمهوره سواء بتقديم معلومات تساعد في تأويل النص، أو بإثارة توقعات معينة توجه القارئ نحو أفق تأويلي معين يعين على فهم أعمق لتجربة النص ومقاصده الفكرية والجمالية.

#### سيمياء العنوان:

العنوان: "عنترة"، هو العتبة النصية الأُولى والأهم في هذه المسرحية. نقرأ في لسان العرب (١): العنتر: الشجاع، والعنترة: الشجاعة في الحرب، وعنتره بالرمح: طعنه، وعنتر، وعنترة: اسمان منه، فأما قوله: يَدْعُونَ عنترَ والرِّماحُ كأنَّها أَشْطانُ بئر فِي لَبَانِ الأَدْهَمِ (٢)

<sup>(</sup>٢) شرح ديوان عنترة: الخطيب التبريزي، تقديم وشرح . مجيد طراد ، ط. دار الكتابا لعربي، بيروت ، الطبعة الاولى(١٤١٢هـ / ١٩٩٢م) .



<sup>(</sup>١) لسان العرب لابن منظور: ط/ دار صادر بيروت ، الجزء الرابع ص١٠٥مادة (عنتر).

فقد يكون اسمه عنترًا كما ذهب إليه سيبويه، وقد يكون أراد يا عنترة، فرخم على لغة من قال يا حارُ؛ والعنتر والعنترة: الذباب، وقيل: العنتر الذباب الأزرق، قال ابن الأعرابي: سمي عنترًا لصوته، وقال النضر: العنتر: ذباب أخضر وأنشد:

إذا عَرَّد اللَّفَاحُ فِيها لِعَنْتَرِ بمُغْدَودِنٍ مُسْتَأْسِدِ النَّبْتِ ذي خمر (١) والعنترة: السلوك في الشدائد، وعنترة: اسم رجل، وهو عنترة بن شداد العبسى.

وانطلاقًا " من تلك العلامات أو السيرورات التأويلية التي خضعت لها لغة النصِ؛ في سبيل الكشف عن وظائف تلك العتبة النصية " (٢)، فإن اسم عنترة يحمل أبعادًا متعددة تستند إلى الثقافة، والقيم العربية التقليدية، ومنها :.

- القوة والشجاعة: حيث يستدعى اسم عنترة كرمز للفارس العربي الشجاع الذي لا يهاب المخاطر.
- التحدي والصراع: إذ إن اسم عنترة يرمز إلى التحدي المستمر ضد الظلم والتفرقة الاجتماعية، حيث كان عنترة يواجه نظرية دونية، بسبب نسبه المختلط، لكون أمه جارية حبشية.

<sup>(</sup>٢) راجع: العلاماتية وعلم النص، جان ماري سشايفر، تر: منذر عياشي، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، المغرب، ط١، ٢٠٠٤م، ص١٣.



<sup>(</sup>۱) عرد: العرد: الشديد من كل شيء ،عرد: أي صاح ، أو رفع صوته. اللفاح: نوع من الرياح الحارة الشديدة ، عنتر: هو عنترة بن شداد . المغدودن: اغدودن الشجر: طال والتف، والمغدودن من الشجر: ما كان ناعما متثنيا، والمغدود هنا :الفارس المتوثب المهيأ للقتال. مستأسد: متشبه بالأسد ، أي شجاع مقدام. النبت: النبات . ذي خمر: أي النبات الكثيف الذي يشبه الغابة . والمعنى : أن عنترة ينطلق في ساحة القتال كالأسد ويخترق الغابات الكثيفة في سرعة وليونة ولا تعوقه شدة الرياح أو قوتها .

- الحرية والمقاومة: ، حيث يحمل الاسم دلالة رمزية للحرية والانتصار على القيود المجتمعية، إذ كافح عنترة من أجل إثبات حريته كفارس حر.
- الكرامة والوفاء: فالاسم يُستدعى كرمز للوفاء والإخلاص، خاصة في حبه لمحبوبته عبلة.
- هذا بالإضافة إلى أن اسم عنترة يعد رمزا ثقافيا وشعريا في الأدب العربي، إذ يجسد قيم البطولة والشهامة العربية، كما يعكس الاسم أيضا الصراع بين الهوية الفردية والقيم المجتمعية، مما يجعل عنترة شخصية أيقونية تتجاوز الزمن.

#### صفحة الغلاف:

# قَراءةً سِيميائيّةً لِصفحةِ الغُلافِ:

لعل أول ما يلفت انتباهنا وأول ما نقف عنده لأي كتاب هو الغلاف، " فرسمة الغلاف ما هي إلا تواصل بصري، يترجم واقع العمل الداخلي، وقد استأثر موضوع التواصل البصري باهتمام الدارسين، حيث عقدت لأجله الندوات والملتقيات، ومن بينها الندوة التي عقدت في باريس ١٩٨٨م، ونشرت أعمالها تحت عنوان: (المشاهد في مواجهة الإشهار)، ومما تم التأكيد عليه، هو أن العين تحوز القسط الأكبر من الأنشطة الإدراكية، وبالتالي فإن الصورة أو الغلاف يكون أقرب للنظر من الخط المكتوب، فالرسمة تكون أسرع في الوصول إلى المتلقى من العنوان..."(١)

ويتشكل الغلاف من عناصر وأجزاء تتضافر لتولد الدلالة التي يتأسس عليها النص الأصلى، (العنوان، اسم الكاتب أو الشاعر، والصور، واللون..)،

<sup>(</sup>۱) الخطاب الواصف في ثلاثية أحلام مستغانمي ، حسينة فلاح، ط/ دار الأمل للنشر ، الجزائر ، ط (۲۰۱۲م) ، ص٦٨.



ولهذا يشكل الغلاف فضاء جذابًا للمتلقي، سواء أكان قصة أم رواية أم شعرا أم مسرحية، هذا من ناحية، بالإضافة إلى كونه عنصر إغراء يدعو إلى الاقتناء للتعرف عليه من ناحية أخرى، ومن ثم كان الاهتمام بأغلفة الكتاب بحكم أن لها دورًا فعالًا في معرفة مدى ارتباط الغلاف بمضمون النص.

ولعل الاختلافات الواقعة بين أغلفة كتب الشّخص نفسه وبعضها، تدعو إلى النظر في سببِ هذا الاختلاف، ومن هذا المنطلق، نجد أنَّ اختيار دار النشر لصورة الشّاعر الكبير (أحمد شوقي) لوضعها علامة على مسرحيتِه الشّهيرة (عنترة) لم يكن من المناسب ولا المنسجم مع طبيعة أحداث تلك المسرحية: لافتراض جدلية كون الصورة تعبيرًا أيقونيًا عن مناسبة النصِّ للبعد الدلاليِّ الذي يتضمنه (۱).

ولذلك فإنَّ الغلاف عتبة أصيلة من عتبات النصِ التي يلج من خلالها القارئ إلى أعماقه، ويُحدد بداءة ما إن كان سيستمر في قراءته، أو أنَّه سينقطع عن ذلك متأثِّرًا بعامل افتقاده للشغف بالشَّكل الخارجيِّ الذي تشكَّل عبر الغلاف، فهي عتبة ترتكزُ على استثارة حماس القارئ بما تعطيه له من انطباعات أوَّليّة عما إن كان المضمون رائقًا له موجبًا للولوج إليه أو لا، ومن ثمَّ يبني رأيًا شبه نهائيً عمًّا إن كان سيلج أو يقف عند هذه العتبة، فالغلاف أوَّل محطات الجمالية عند القارئ ، "وأهميته بالغة بالنسبة للمضمون بدرجة أولى، وللتسويق بدرجة ثانية، ومن ثمَّ نجد كلا من المؤلف والناشر يركزان اهتمامهما عليه"(٢).

<sup>(</sup>٢) الفضاء النصبي في الغلاف ، أول العتبات النصبية (قراءة في غلاف دواوين شعرية نسوية جزائرية معاصرة)، د. حمزة قريرة، مجلة الأثر، عدد٢٠١٦/٢، ص٢٣٨.



<sup>(</sup>۱) ينظر: سميائيات الأنساق البصرية، أمبرتو إيكو، ترجمة: محمد التهامي العماري – محمد أوداد، دار الحوار، دمشق، سوريا، ط۱، ۲۰۱۹، ص۱۷ .

والغلاف هو الواجهة البصرية الأولى، ويعطي انطباعًا أوليا عن الديوان قبل قراءة أي كلمة، ومن ثمَّ يجب مراعاة التناسق الجمالي، من حيث تناسق الألوان، والخطوط الواضحة المناسبة، والصورة أو الرمز، التي يمكن أن تكون مفتاحًا لقراءة الديوان وفهم أجوائه العامة، في الوقت نفسه يجب أن يكون الغلاف مرآة للمضمون؛ حيث يلمح للمضمون أو القضايا المطروحة فيه، وعلى هذا فالإخراج الفني للغلاف من الأهمية بمكان.

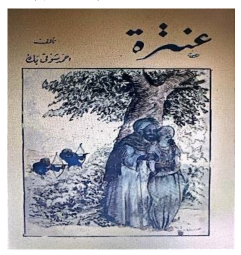
فالغلاف ليس مجرد غطاء، بل هو جزء من التجربة الشعرية، يخاطب العين والعاطفة أولا، ويفتح باب التأمل والفهم، ويعد رسالة صامتة من الشاعر إلى القارئ "ولم يعد حلية شكلية بقدر ما يدخل في تشكيلِ تضاريسِ النص، بل أحيانًا يكون هو المؤشر الدال على الأبعاد الإيحائية للنص"(١)

وقد طبعت مسرحية عنترة لأحمد شوقي عدة طبعات أشهرها طبعة دار الكتب المصرية ١٩٣٢م، وطبعة هنداوي عام١٠١٠م.

<sup>(</sup>۱) جيوبوليتيكا النص الأدبي (تضاريس الفضاء الروائي نموذجًا)، مراد عبد الرحمن مبروك، دار الوفاء للطباعة والنشر، الإسكندرية، مصر، ط۱، ۲۰۰۲، ص۱۲۶.



# ١ - غلاف طبعة دار الكتب المصرية ( ١٩٣٢م ) :



حيث تظهر صورة عنترة وعبلة في مشهد رومانسي يحتضنان بعضهما ، ويبدو على عبلة الانسجام والقبول، مما يرمز إلى علاقة عاطفية وثيقة ، والأزياء بدوية تناسب العصر الجاهلي ، والشجرة الضخمة التي يستندان إليها شجرة الحياة والمصير المشترك .

ورماة السهام في الخلفية مقاتلان يستهدفان عنترة وعبلة مما يضفي بعدا دراميا صراعيا على المشهد ويحول اللحظة الرومانسية إلى لحظة تهديد .

فالسهام الموجهة تشير إلى الصراعات الطبقية أو القبلية ، التي واجهت حب عنترة وعبلة ، ويمكن أن ترمز أيضا إلى الأخطار المحدقة بالحب النقي في عالم ملئ بالعنف والقيود .

والألوان المستخدمة (تدرجات الأزرق الداكن) تضفي على الصورة طابعا دراميا مائلا للحزن والأسى .

العنوان: (عنترة) مكتوب بخط واضح في الأعلى ، يستدعي على الفور الخلفية الأسطورية البطولية للشخصية مما يعزز القراءة السيميائية للصورة كمزيج بين البطولة والحب والمعاناة.



أما اسم الشاعر فكتب على يسار الغلاف بخط بسيط إشارة إلى تواضع الشاعر من ناحية، ومن ناحية أخرى إلى أن (عنترة) هو الرمز البطولي والتاريخي، بينما الشاعر هو المبدع الحديث الذي يعيد إنتاج الرمز.

موقع الشخصيتين يؤكد على أن العاطفة هي جوهر المسرحية ، بينما العناصر الأخرى مثل (السهام، الخطر) ليست إلا خلفية أو تحديات تعرقل هذا الحب.





جاء غلاف مسرحية "عنترة" لأحمد شوقي ، طبعة هنداوي، بتصميم رمزي مزدوج يعتمد على تدرجات الأبيض والأسود لإبراز وجهين متقابلين؛ حيث يظهر وجه الشاعر (أحمد شوقي) متداخلًا بالضوء والظل مع صورة عنترة وعبلة، فالظلال المستخدمة لإبراز وجهي عنترة وعبلة تتبع من تضاريس وجه شوقي نفسه، مما يوحي بأن شخصياته الشعرية تتبثق من ذاته ووجدانه، ويدل على توحد الشاعر مع موضوعه الشعري، وكأنّ شوقي لا يكتب عن عنترة فحسب، بل يحيا تجربته ويجسدها.



اعتمد المصمم على أسلوب الظل والضوء ، وهو تقنية عالية يبدع فيها الفنانون تباينات عالية بين الظل والضوء، لإضفاء غموض بصري يفتح مجال التأويل، مما يُفعّل دور المتلقى في إنتاج المعنى.

ويظهر في أعلى الغلاف عنصر زخرفي أشبه بستارة مسرح أو كتاب مفتوح، يوحي بالفضاء المسرحي الذي تتتمي إليه هذه المسرحية، ويؤطر العنوان "عنترة" في مشهد بصري يوحي بالافتتاح الدرامي.

وتمثل صورة أحمد شوقي وهو مطرق الرأس، يسند جبينه إلى يده، علامة دالة على التأمل والانغماس الفكري والعاطفي، وهي وقفة ترتبط بالكتابة الشعرية والتأمل الإبداعي.

وإذا كانت السيميائية تقسم العلامة إلى (دال ، ومدلول ، ومؤشر) نستطيع أن نقول هنا:

- الدال: الصورة الظاهرة (وجه شوقي المطرق + عنترة وعبلة).
- المدلول: المعنى الذهني (الاندماج بين الشاعر والعمل، أو التماهي مع القيم البطولية والعاطفية).
- المؤشر: علاقة تأمل شوقي وانعكاسها في صورة عنترة، ما يدل على البحث في الذات عبر الآخر.

وكتابة اسم عنترة في أعلى الغلاف، واسم شوقي في أسفل الغلاف على الزاوية اليسري، ليس مجرد ترتيب عشوائي، بل يحمل دلالات مقصودة على مستوى البنية البصرية والدلالة الرمزية.

حيث يشير ذلك دلاليا إلى أن الشخصية المسرحية (عنترة) هي محور العمل، وهي العلم السيميائي الذي يتمحور حوله النص بأكمله، وفي علم العلامات يمنح هذا الموضع (عنترة) الهيمنة الرمزية ، فهو العلم الذي يعلو الصورة والنص معا ، مما يؤكد حضوره كنص ثقافي ، تاريخي.



كما يرمز ذلك إلى أن التراث العربي هو ما يعلن عنه أولا، بينما يأتي المبدع (شوقي) كمن يقدم هذا التراث من زاوية خاصة .

فكتابة اسم الشاعر (أحمد شوقي على يسار غلاف مسرحية عنترة، وهو عادة موقع التوقيع، يدل على أن شوقي هو من يكتب ويؤطر هذه الشخصية، فهو الراوي أو المعيد إنتاج الحكاية، والوسيط بين الماضي والحاضر، وهو المبدع المتأمل الذي يعيد إنتاج الرمز، وليس البطل الظاهر.

وفي كل الأحوال فإن وضع اسم (عنترة) في أعلى الغلاف، يبرز موضع المسرحية، ويضفي عليه مركزية رمزية، بينما يشير وضع اسم (أحمد شوقي) في أسفل الغلاف إلى تواضع الشاعر أمام موضوعه وإلى سعيه للتأمل والإبداع من خلف الستار، مما يعكس فلسفة شوقي الشعرية، واستدعاء الماضي لخلق أدب حديث يحمل القيم الخالدة بلغة جديدة.

غير أن هذا الغلاف، رغم رمزيته الفنية الراقية، يخلو من عناصر تُحيل بوضوح إلى البيئة الجاهلية أو الصحراوية، والتي تشكل الإطار الزمني والمكاني للمسرحية، وهو ما قد يجعل بعض المتلقين يفتقدون الربط التاريخي البصري المباشر.

#### <u>٣- أسماء الشخصيات:</u>

حيث برزت في المسرحية أسماء عدة، مثل: عنترة، عبلة، شداد، مالك، زهير، صخر، كل هذه الأسماء وغيرها حملت دلالات رمزية قوية.

- عنترة: رمز للقوة والشجاعة والتحدي رغم ظروفه الصعبة.
  - عبلة: رمز الحب النقى والدافع البطولي.
- شداد: شخصية الأب التقليدي الذي يجسد الصراع بين قيم القبيلة والاعتراف الشخصي.
- مالك (أبو عبلة) وزهير (أخو عبلة): وهما معا يجسدان الضغوط الاجتماعية والنظام القبلي الصارم.



- صخر بن الأشتر: وهو رمز للطبقية والتفوق الاجتماعي المزعوم . العتباتُ الفرعيةُ:

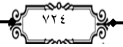
تؤدي العتبات النصية الفرعية في مسرحية عنترة لأحمد شوقي دورًا مهمًا في توجيه المتلقى نحو فهم أعمق للنص.

والنص الحواري هو النص الأساسي، وكل ما هو خارج عن الحوار – كالإرشادات الإخراجية – نص ثانوي، وقد بيّن الناقد المسرحي رومان إنجاردن (R. Ingarden) إمكانية وجود علاقة جدلية بين النص الحواري والإرشادي (۱) 'كما ذكر الناقد ستيف ستيف جانسن ( S.Jansen ) "أن هناك نوعا من الالتقاء يتم بين الحوار والإرشادات الإخراجية، إذ لا يمكن أن تكون هناك جملة حوارية إذا لم يعلن عن قائلها " (۲).

والإرشادات المسرحية، أو الملاحظات الإخراجية، تسمية تطلق على أجزاء النص المسرحي المكتوب، وتعطي معلومات تحدد الظرف أو السياق الذي يبنى فيه السياق المسرحي، ويحول الإخراج هذه الإرشادات في العرض إلى علامات مرئية أو سمعية ، ويتضمن النص الموازي، أو وتتضمن هذه الإرشادات معلومات مختلفة ومتنوعة، ومنها تحديد مكان الحدث وزمانه، وتحديد أسماء الشخصيات، والمعلومات الخاصة بكل منها، كالسن والهيئة واللهجة والنبرة والحركة والانفعال، والإضاءة والديكور، والمؤثرات السمعية وغيرها.

كما يتضمن النص الموازي ذكر اسم كل شخصية متكلمة قبل الحوار على المتداد النص المسرحي، وتحديد العناوين الرئيسة، أو المتخللة بين الفصول والمشاهد واللوحات، وكل ما يتعلق بالديكور والملابس ووضعية الشخصيات

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق: الصفحة نفسها.



<sup>(</sup>۱) راجع المعجم المسرحي: مفاهيم ومصطلحات المسرح وفنون العرض، ماري إلياس، وحنان قصاب، مكتبة لبنان ، ناشرون ، الطبعة الأولى (۱۹۹۷م) ، ص٢٣.

وحركاتها وطريقة كلامها، وكيفية دخولها وخروجها (١)، بل وتقسيم النص ذاته إلى فصول أو لوحات أو مشاهد أو ما شابه ذلك، هو كله من باب الإرشادات المسرحية والنصوص الموازية.

بالإضافة إلى ذلك فإن الحوار الموازي " هو الذي يمثل الإطار الخارجي للنص الرئيسي، ومن أبرز النقاد الذين تناولوا هذا المصطلح الناقد الفرنسي (جيرار جينيت)، الذي فكك النص الموازي إلى النص المحيط والنص الفوقي، وكل هذه عتبات أولية ندخل بها إلى أعماق النص وفضاءاته المتشابكة " (٢).

وها هو ذا أحمد شوقي يقدم للمنظر الثاني من الفصل الثاني من مسرحيته فيقول: " داخل خيمة مالك، وتبدو النعمة على كل ما فيها، وقد جلس القرفصاء، في جانب وجلس في جواره وفي الجانب الآخر رجال بني عامر، خدم وقوف بباب في صدر الخباء " (٣).

### المشهد الأول:

#### مالك:

الجنزورَ الجنزورَ ، النارَ النارَ فِرى الضيفِ ، ضيفُنَا اليومَ عامرُ

وكما نرى أن النص الموازي قدم للنص الأصلي ومهد له، وتلاحم معه، وأعطت له روحًا وأكسبته حيوية، وجعلت المتلقى يتفاعل مع الحديث ويتخيله.

<sup>(</sup>٣) عنترة : أحمد شوقي ، ط/ مؤسسة هنداوي ، بمصر (٢٠١٠م) ص٥٢.



<sup>(</sup>۱) الخطاب المسرحي وإشكالية التلقي- نماذج وتصورات في قراءة الخطاب المسرحي لمحمد فرح - ط۲۰۰۱ مطبعة النجاح الجديدة / الدار البيضاء، ص۳۹.

<sup>(</sup>٢) عتبة العنوان في الرواية الفلسطينية (دراسة في النص الموازي): فرج عبد الحسيب محمد مالكي ، رسالة دكتوراة ،جامعة النجاح الوطنية، نابلس، فلسطين٢٠٠٣م، ص٣٦.

وفي المنظر الأول من الفصل الثالث يقول أحمد شوقي: (١) " المنظر في وادي الصفا، على مقربة من حي بني عامر، على سبيل مطروق، عيون ونخيل وأشجار، عقلت عبلة بعيرها، تحت شجرة منها، على بعد قليل أناس يغدون ويروحون على الطريق ".

## المشهد الأول:

علة:

قل لي بربِّكَ مَنْ تُحبُّ ومَنْ تحبَّك يا بعيرْ أيّ النياقِ ؟ في إنهن عَلَى مَراعينا كثيرْ وهيل اكتفيت بناقية ؟ أم أنت كالعبسي زيرْ؟

ويُقدِّم أحمد شوقي للفصل الثالث بقوله: " وفي هذه الأثناء يظهر مارد وغضبان من وراء الشجر، وفي غير الناحية التي اختفى فيها داحس، فيسدد أحدهما سهمه إلى ظهر عنترة، فتراه عبلة، وتضطرب، فيصيح عنترة بالرجل دون أن يلتفت إليه ".

المشهد السابع

عنترة:

# حذاريا وغد ، حذاريا لُكَعْ الليث لا يقتله الكلب، فدع (٢)

( يقع القوس من الرعب من يد مارد، ثم يخر هو نفسه إلى الأرض ميتا، ويفر غضبان ) .

وفي المشهد الثالث عشر من الفصل الأول يقول شوقي:

" يسمع صوت استغاثة من وراء الستار "

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق : ص ٩٥ .



<sup>(</sup>١) عنترة : أحمد شوقى، ط هنداوي ص ٨٧ .

#### المستغيث:

# عنترة الباس ، ويا عزيزَ الجار :. تلك نسا عبس حلَّ عليها العار (١)

فالنَّص الموازي يوحي بأن هناك غزوا أو خطرا داهما ، تسبب في انتهاك حرمة النساء، وهو على أعلى درجات الإهانة في المجتمع الجاهلي، والاستعانة بعنترة وحده دون غيره يدل على أن الموقف جلل ويتطلب بطلا فذا ، وفي الوقت يدل على المكانة العالية لعنترة من حيث القوة والشجاعة ، بل هو الباس نفسه .

والنص الموازي هنا متصل بالنص الأساسي للمسرحي ويقدم له ، فقد جاءت الألفاظ قوية ، مكثفة، مناسبة تماما للنبرة الانفعالية المتصاعدة وصرخات الاستغاثة، فالمعاني تلامس أهم القيم الاجتماعية (الشرف، والنصرة، والبطولة).

كل هذه النصوص وغيرها من النصوص الموازية في مسرحية عنترة، تكمل النص الأساسي، وتسهم في إثراء التجربة المسرحية، وتعمل على إيضاح السياق، وتوجيه الإخراج وتساعد في تحقيق رؤية المؤلف، وتضيف أبعادًا رمزية ومعاني إضافية غير موجودة في الحوار الرئيسي، كذلك فإن النصوص الموازية في المسرحية تعزز الجانب الجمالي والتأثير العاطفي على الجمهور، وتسهم في توضيح الانتقالات بين المشاهد والأحداث، مما يجعل العمل أكثر انسجاما وترابطًا.

وعلى وجه الإجمال فإن النص الموازي يضيف قيمة فنية وجمالية تسهم في تكامل عناصر المسرحية، وتعزيز رسالتها .

<sup>(</sup>١) عنترة: أحمد شوقي ص ٢٨.



# المبحثُ الثاني: سيمياء الزمان والمكان في مسرجية عنترة:

يرصد لنا أحمد شوقي أحداث فترة زمنية محددة ضمن حقبة ممتدة من تاريخ العرب الجاهليين، وهي تلك الفترة التي دارت أحداثها حول ما وقع لأحد فرسان العرب المشهورين في علاقته بقبيلته وابنة عمه التي أحبها فلم يكن ليقاوم مرارة العيش بدونها، وتجلت محدودية أحداث تلك المسرحية في عدد من الظواهر الفنية، من أبرزها دورانها في مكان محدد لم يخرج شيء من هذه الأحداث عنه إلا قليلًا، وهو بادية نجد، ووقوعها مع أشخاص بأعيانهم لم تجازهم إلى غيرهم ممن كان من المفترض أن يكون لهم حضور لولا استحالة تمدد سياقات الأحداث خارج هؤلاء المذكورين.

وقد عكس محدودية الأحداث صدورة الأزمنة والأمكنة التي دارت فيها، فأخذ الفضاء الزمكاني طبيعته من هذه الأحداث، بمعنى أنه انحصر في مكان بعينه وزمان بحده تبعا لانحصار الأحداث، وقد حدد الشاعر بؤرة الأحداث من أول الأمر في التعريف بزمن ومكان المسرحية، فقال "زمن الرواية: حوالي منتصف القرن الأول قبل الهجرة، مكان الرواية: بادية نجد، أحياء عبس وعامر وما بينهما" (۱)، وهو إذ يستهل المسرحية بذكر الزمان والمكان اللذين دارت فيهما أحداث المسرحية، يبرز لنا طبيعة الحياة الجافة المحفوفة بالمخاطر، حيث القتل والفر والكر، وحيث يسود قانون القوة، فلم يكن في ذك الوقت ولا في هذه الأماكن وجود فعلي للضعفاء ولا للمسالمين، منطلقًا من " أنَّ النصَّ تأليف مفتوح وإنتاج بتخطَّى حدود الآن، يتميز بقدرته على استيعاب مضامين الحياة "(۲)، فهو

<sup>(</sup>۲) المنهج السيميائي في تحليل النص الأدبي: د. ليلى شعبان، د. سهام سلامة، مجلة كلية الدراسات الإسلامية والعربية للبنات بالإسكندرية، المجلد الأول، العدد الثالث والثلاثون(٢٠١٧م)، ص١٢٠.



<sup>(</sup>١) عنترة، أحمد شوقي، ط / هنداوي ص٧.

يستشرف واقع الحياة والمعيشة على تلك الأرض، بذكر الزمان والمكان الذين دارت خلالهما أحداث المسرحية، لا مجرد التعريف بمكان وزمان أحداث المسرحية.

## الزمان في مسرحية عنترة:

حَدّد شوقي زمنَ الرواية بقوله: زمن الرواية: حوالي منتصف القرن الأول قبل الهجرة " تقع أحداث المسرحية في زمن الجاهلية ، حيث تسود القيم القبلية كالعصبية والتمييز الطبقي.

والزمن التاريخي ( الجاهلي ) له دلالته الرمزية ، فالجاهلية ليست مجرد حقبة زمنية ، بل رمز للصراع الأبدي بين الفرد والمجتمع، وقد وظف الشاعر النزمن الجاهلي كمرآة تعكس قضايا معاصرة لأحمد شوقي ، مثل التفرقة الاجتماعية والبحث عن الحرية ربما لم يستطع أن يتكلم عنها شوقي صراحة باعتبار صلته بالقصر .

# المكان في مسرحية عنترة لأحمد شوقي:

حدد شوقي مكان أحداث مسرحيته بأنه: " بادية نجد ، وأحياء بني عبس، وعامر وما بينهما " (١) ·

وقد وصف أحمد شوقي في المشهد الأول من مسرحيته مكونات خشبة المسرح، ومكان الأحداث، فقال: عين ذات الإصاد في يمين المسرح، وقد حفت بالنخيل، وفي اليسار مضارب بني عبس، وأظهرها خيمة مالك الحمراء، التي يبدو جزء منها حوله، ومن ورائه فضاء، وفي جبهة المسرح ربوة عالية، وكثبان من الرمال تستوي بالأرض من ناحية اليمين، الوقت في مطلع الشمس، وقد

<sup>(</sup>١) عنترة لأحمد شوقي ، ط / هنداوي، التمهيد ص٧.



وقف عنترة أمام الخيام ، باديا عليه النصب والكلال، يُسمع نباحُ كلاب من وراء الخيام "(۱)

والمكان في المسرحية ليس مجرد موقع تجري فيه الأحداث ، بل هو حامل للرموز والمعاني التي تبرز القضايا المركزية للنص .

فالصحراء فضاء رئيسي ، وهي الإطار العام للمسرحية ، وتمثل البيئة الجغرافية والاجتماعية التي عاش فيها عنترة .

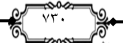
وللصحراء دلالتها السيميائية التي تتمثل في الحرية: من ناحية بما أنها فضاء مفتوح، لا تحده حدود، وتتوافق مع طبيعة عنترة التواقة للتحرر من القيود الاجتماعية ومن ذل العبودية.

ومن الدلالات السيميائية للصحراء أيضا: القسوة ، إذ إنها تمثل الحياة القاسية التي تتطلب الشجاعة والقوة للبقاء ، هذا بالإضافة إلى أن الصحراء تعكس صراع الإنسان مع الطبيعة ومع مجتمعه .

و"مضارب بني عبس " هي المركز الاجتماعي للأحداث ، حيث تدور الحوارات والنزاعات المرتبطة بالقيم القبلية، ومن الدلالات السيميائية أنها تمثل الانتماء والنبذ، هي مكان انتماء عنترة لقبيلته ، ولعل وقوفه صباحا عليه علامات التعب والإعياء توضح مدى حرصه على حماية قبيلته واستعداده لذلك في كل الأحوال، وفي ذات الوقت تمثل تلك المضارب مكان النبذ الاجتماعي بسبب نسبه كابن جارية .

كما تمثل مضارب بني عبس التقاليد والقيود ، حيث تشير إلى التقاليد والقيم القبلية الصارمة التي تقيد حرية الفرد .

<sup>(</sup>١) عنترة لأحمد شوقي : ط/ هنداوي، ص٩ .



وتأمّل قولَه:" عين ذات الإصاد "(۱) تجد أنها تحمل طابعا رمزيا وبلاغيا قويا ، ف ( ذات الإصاد) ليست مجرد موقع صحراوي، بل هي علامة سيميائية مرتبطة بحدث دموي شهير في التراث العربي: حرب داحس والغبراء، التي اندلعت نتيجة لخداع وغدر وقع في سباق خيل، ويضيف هذا السياق التاريخي إلى المكان إيحاءً بالصراع، والخيانة، والثأر، والانقسام القبلي.

كما أن هذا الإيحاء يُسقِط ظلاله مباشرة على قصة عنترة بن شداد، التي تدور هي الأخرى حول الصراع بين الفرد والقبيلة، والشرف والعبودية، والحب المستحيل.

وانطلاقا من أن المكان في السيميولوجيا ليس مجرد خلفية، بل منتج للمعنى. فاختيار ذات الإصاد بوصفها فضاءً مسرحيًا يعني استحضار الأسطورة العربية ككل، حيث يحتضن هذا المكان حربًا امتدت أربعين عامًا، كأنما هو أرض ملعونة تكرر فيها المآسي، وكأن عنترة يُعاد إنتاجه في نفس النسق القبلي الذي لا يغفر، ولا يرحم، ولا يُنصف، وبذلك يُحيل المكان إلى استمرارية المأساة الوجودية في البنية الثقافية العربية، حيث العنف السائد والمتأصل، والكرامة المهدرة التي لا تُنتزع إلا بالقوة.

<sup>(</sup>۱) الإصاد: اسم الماء الذي لطم عليه داحس، فرس قيس بن زهير العبسي، وكان قد اجراه مع الغبراء، وهو فرس لحذيفة بن بدر الفزاري، وكان قد اوقف له قوما في الطريق فلما جاء داحس سابقا ، لُطم وجهه حتى سُبق، فكان في ذلك حرب داحس والغبراء أربعين عاما .، وقال أبو عبيد: "ذات الإصاد" ردهة في ديار عبس وسط وسط القليب، وهضب القليب علم أحمر فيه شعاب كثيرة . وقال الأصمعي: هضب القليب بنجد ، جبال صغار، والقليب في وسط هذا الموضع يقال له: ذات الإصاد، وهو اسم من أسمائها ، والردهة: نُقَيرة في حجر يجتمع فيها الماء، راجع / معجم البلدان : ياقوت الحموي، باب الهمزة والصاد وما يليهما ١٥٠١. ط/ دار صادر بيروت ١٣٩٧ه - ١٩٧٧م .



وفي التحليل السيميائي للمسرح، يُنظر إلى المكان باعتباره علامة بصرية وسمعية وحركية، وبالتالي، فإن اختيار مكان مليء بالشعاب والهضاب والردهات – كما وصفه أبو عبيد والأصمعي – يوفّر إمكانات إخراجية تعزز من درامية الفضاء:

- الهضاب = العلو والهيبة ، وترمز إلى تطلعات عنترة أو الكبرياء القبلي.
- الشعاب = الانغلاق والتشتت، وترمز إلى العوائق أمام حرية الفرد أو العاشق.
  - الردهة = تجمع الماء ، وهو رمز لتراكم الذاكرة أو الدماء أو الدموع.

وذات الإصاد، بهذا التكوين، تتحول إلى ساحة ممتدة لصراعات الوعي واللاوعي، للتاريخ والأسطورة، للقوة والخذلان، والمسرحية حين تُوضع هناك، فإنها تُستدعى في منطقة اللازمن واللامكان – أي داخل "الذات الجمعية العربية"، حيث يتكرّر عنترة في كل زمان ومكان.

وفي التحليل السيميائي أيضا ينظر إلى المكان بوصفه امتدادا لصفات الجماعة الساكنة فيه، وبما أن "ذات الإصاد" صلبة ، وعِرة ، محصنة ، وتاريخها مرتبط بالصمود والثأر والكرامة ، فإن هذه الخصائص تنعكس رمزا على قبيلة بني عبس ، فهي قبيلة عزيزة الجانب، شديدة البأس، عالية الكرامة، صعبة الإخضاع.

وعندما تتكون " ذات الإصاد " مكانا لمسرحية عنترة فإن ذلك يبرز ، أن عنترة يقيم في أرض القوة والمنعة، وأن بطولته جزء من تكوين بني عبس الجماعي، وليست مجرد بطولة فردية، وهناك بعد رمزي آخر، فكما كانت "ذات الإصاد" مسرحا لحرب طويلة، فإن عنترة يخوض صراعاته في فضاء ملتهب مشابه، فيه قوة وصلابة ومقاومة بما يوحي بشراشة الصراع.

والزمان والمكان في مسرحية عنترة يندمجان لتشكيل فضاء رمزي يعبّر عن الصراعات الشخصية والاجتماعية ، وهما (الزمان والمكان): يعكسان قيود المجتمع التي يسعى عنترة لتحطيمها .

ولوفرة المعاني الّتي تنطوي عليها الفضاءات الزمانية والمكانية يوظفها الشاعر في إبراز تجليات الدلالة، بوصفها علامة على ما يود الإشارة إليه، ففي قوله(١):

سَلِي الصّبحَ عَنِّي كَيفَ يَا عَبلَ وَأَيِنَ يَرَانِي نَجمُه، حِينَ يُلمَحُ أُفِي بيُوتِكُمُ أَبُتُ الخيامَ الشَّوقَ وهو مبرِّحُ أُفِي بيُوتِكُمُ أَبُتُ الخيامَ الشَّوقَ وهو مبرِّحُ أُقبِّلُ أطنابَ البيوتِ، ورُبَّما تلفَّتُ عن مُنهَلَّةِ الدَّمعِ تسفحُ (٢) أُقبِّلُ أطنابَ البيوتِ، ورُبَّما تلفَّتُ عن مُنهَلَّةِ الدَّمعِ تسفحُ (١) أرى بوقوفي في ديارك راحةً كما يستريحُ ابنُ السَّبيلِ المُطرَّحُ (٣)

ففي إفصاح الشاعر عن مقتضيات هذا الخطاب، وبيان الغاية التي أنتجه من أجلها يعرج على البنية السردية التي تشكلها الفضاءات الزمانية والمكانية، ويرسم حدود الدلالة بتلك الرموز التي جلى عنها بتوظيف الصيغ الدالة على الزمان: (الصبح – أصبح)، لإمكان الاستعانة بها في رد القارئ إلى الحالة التي تشكلها الرموز المنبثقة من استعمال (الصبح، وأصبح)، فالصبح علامة على انبلاج الخير مع إشراقاته، وذلك ما يتبادر للذهن من أول وهلة لسماع (الصبح)، غير أن صيغة الطلب التي أقحم الشاعر فيها كلمة الصبح دالة على مدى ما

<sup>(</sup>٣) المُطَرَّح: هو من قذف به السفر إلى ذلك المطرح ، طرح به الدهر كل مطرح: بعد عن أهله وعشيرته .



<sup>(</sup>١) عنترة لأحمد شوقي: ص٩.

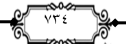
<sup>(</sup>٢) الأطناب : جمع طُنُبُ وهو حبل يشد به الخباء والسرادق ونحوهما .

لقيه من نصب، ولم يكن المتلقي ليصل إلى هذا المعنى إلا بإدراك حقيقة التوظيف الطلبي للفعل (سلي) بجانب الدلالة المستفادة كذلك من الاستعمال المجازي لكلمة (الصبح) فهو من غير ما يمكن أن تتوجه إليه عبلة بالسؤال؛ لأن سؤال ما لا يعقل غير ممكن ، وعدم إمكان سؤال ما لا يعقل يؤكد مجازية هذا الاستعمال، وفي ضوء علاقة الزمن (الصبح) بالمجاز الواقع في الكلمة نفسها ندرك حقيقة الألم الذي يعانيه الشاعر في ذلك الوقت، إذ" الإنسان غير منفصل عن هذا الفضاء، بل إنه الفضاء ذاته "(۱)،

وقد جعل الشاعر الصبح كائنا حيا يستطيع أن يشهد ويتحدث ، وهذه صورة بلاغية جميلة ، تشخيص وتجسيد ، واستخدام الصبح شاهدا يضفي على الحالة ديمومة المعاناة التي تتجدد كل صباح ، ومن ثم عكس التوظيف الزمني هنا تجربة البطل.

كما يتبلغ أحمد شوقي بالفضاء الزمني في إظهار خوافي الخطاب المنضوية تحت ظلال الألفاظ والتراكيب والانزياحات اللغوية والبلاغية، ويأتي استعماله للصيغ المكانية مبرزا لذلك ومعززًا له، ففي (أين – خيمتي – بيوتكم – الخيام – أطناب البيوت – ديارك) إشارة واضحة إلى تغير صورة المكان في كل مرة مؤذن بتغير الأحداث، غير أن ما في نفسه تجاه من تضمها تلك الأماكن لا يتغير، من حيث نظر الشاعر لتلك الأماكن على أنها ذات بعد تتجاور فيه العلامات وتتابع مكانيًا باختلاف الموضع؛ باعتبار " أن الفضاء في الخطاب الروائي يمكنه أن يشكل المادة الجوهرية للكتابة "(٢).

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق: ص٧.



<sup>(</sup>۱) شعرية الفضاء السردي ( المتخيل والهوية في الرواية العربية ) ، د/ حسن نجمي، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء ، المغرب، ط۱، ۲۰۰۰، ص۶۰ .

وقد تساءل البطل بـ (أين) من قوله "وأين يراني حِين يلمح؟" ليعكس دلالة البنية العميقة لهذا الضرب من الاستفهام التعجبي، الذي خرج عن سياق استعماله الوضعيّ إلى استعمال آخر مجازي يناسب المعنى المراد والدلالة المرجوة، ولعله أراد بِهذا النحو من الاستفهام الإيذان بقسوة ليلته التي مرت عليه فشهد فيها نجمها وهو على حالته من اليقظة إلى الصباح.

فعنترة يتكلم عن نفسه في لحظتي الصبح والليل، حين يطلع الصبح وتلمع النجوم ، مما يدل على أن معاناته مستمرة ليلا ونهارا، ويرسم صورة شاعرية لإنسان منهك بالشوق ومثقل بالهموم يفتش عن ذاته تحت ضوء الصباح ولمعة النجوم .

ويشكل الاستفهام الذي توسطته (أم) في قوله "أفي خيمَتي كالناس أم في بيوتكم...؟"، مسلكا آخر من مسالك قراءة الدلالة المنضوية تحته، إذ يرواد عبلة عن قلبها، في محاولة لاستلانتها واستعطافها، فيخبرها بأنه لَم يبت ليلته في خيمته التي يفترض أنها تأويه كما يأوي كل إنسان إلى مكانه ليلا، بل بات يحوم حول خيام بني عبس يبحث في البيوت وفي الخيام عن عبلة رغبة في ملاقاتها.

ويحمل الشاعر هنا "المكان طابعا مطابقا لطبيعة الفنون الجميلة "، ليكون منطلقا لاحتماله معاني عديدة" (۱)، فالتوظيف المكاني هنا مرتبط ارتباطا وثيقا بالرمز العلاماتي إلى ما ينبغي أن يكون، ولم يكن لانشغال البطل بنقيضِه، وهو البحث عن المحبوبة والتجوال في ديارها ليلا.

وتطل علينا تلك التحولات السيميائية في استخدام الشاعر للفضاء الزمكاني، في قوله (٢):

<sup>(</sup>۲) عنترة : أحمد شوقي ، ط/ هنداوي، ص٥٤.



<sup>(</sup>۱) بنية الشكل الروائي (الفضاء – الزمن – الشخصية)، د. حسن بحرواي، المركز الثقافي العربي، ط۱، ۱۹۹۰، ص۲۷

هَـذَا السّوادُ يَـا ابـنَ عَمِّــ يِ مِثْـلُ صَـبغةِ السّحرْ كَالمِسْـكِ والكُحـلِ هُمَـا فِـي مَفرقِـي وفِـي البَصـرْ وَمَـا يَضـرُ لَكَ السّـوا دُ، يَـا بـن عَمِّـي مَـا يَضـرُ الكَعبَــةُ الغَـررَّاءُ مِـن أَحَسَـنِ مَـا فِيهَـا الحَجـرْ الدَحبِرْ البِـدُوُ فِـي إِجْلَالِــه وَفِـي وَقَــارِهِ الحَضــرْ البِـدُو فِـي وقَــارِهِ الحَضــرْ

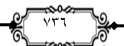
وتجرى تلك الأبيات على لسان عبلة، استنكارا منها على مقالة عنترة، وردًّا عليه في حكمه على نفسه بسوء سحنته وسواد بشرته، كأنه يعجب من حبها فيه وتعلقها به، إذ يقول (١):

لَــو لَــم تَهِيمــي عبلَتــي بِحَمَلَاتــي المُنكــرَهُ ولَــيسَ بِــي المُنكــرَهُ ولَــيسَ بِــي أنّـا ولَا بِسَـحنَتِي المُحتَقَـرَهُ ولَــيسَ بِــي أنّـا ولَا بِسَـحنَتِي المُحتَقَـرَهُ ولَا اللهُ ولَا يَــا اللهُ ولَا يَــا اللهُ كَرَهُ اللهُ ولَا اللهُ اللهُ ولَا اللهُولُ ولَا اللهُ ولَا

فتسوق جوابها عليه مضمنا تلك القيمة الدلالية التي تخمد ثورة نفسه، وتطفئ ناره المتأججة في جوانحه، ويأتي استعمال الصيغ المكانية معززا من معززات هذه المعاني ومحفزا لها في ذهن عنترة الذي غلب على ظنه أنه لسواد بشرته، ما كان ليحظى بحب عبلة قط، فحشدت له المعاني التي تؤكد مخالفتها له في الرأي، فهو يرى نكر سحنته، في الوقت الذي لا ترى هي ما يراه، بل ترى نقيضه، وتسوق الدليل الإقناعي على ما ذهبت إليه، فتومئ إلى الكعبة؛ لمكانتها من نفوس العرب في الجاهلية، وتخص منها الحجر الأسود، فهو أظهر معالمها.

فقول عبلة إن "أحسن ما في الكعبة الحجر"، – أو توجيه المدح إلى عنترة من خلال تشبيه سواده بالحجر الأسود في الكعبة – هو قولٌ بالغ القوة السيميائية

<sup>(</sup>١) عنترة : أحمد شوقي ،ط/ هنداوي، ص٥٥.



والدلالة الرمزية، إذ يتجاوز المدح المباشر إلى إعادة تشكيل المعايير الجمالية والاجتماعية عبر انقلاب رمزي ذكي ومدهش.

إذ الكعبة الغراء هي أقدس موضع في المخيال العربي والإسلامي، وهي مركز الطواف وغاية القبلة، والحجر الأسود هو أبرز أجزائها، يُستفتح به الطواف، ويُقبَّل، ويُقصد، وتُنسب إليه البركة، وكأن عبلة تقول ضمنًا: إن السواد ليس عيبًا بل قمة الجمال والمكانة.

والجمال هنا ليس شكليًا فقط، بل جمالٌ مقدّس، فكما أن الحجر الأسود جزءً لا يُفصل عن الكعبة، فإن عنترة بسواده جزء لا يُفصل عن القيم الأصيلة للعرب (الكرم، الشجاعة، الفروسية)، هذا بالإضافة إلى أن العبارة توحي بأن سواد عنترة ليس طاربًا أو غريبًا، بل هو جوهرٌ لا يُكتمل المعنى بدونه كما لا تكتمل الكعبة دون الحجر الأسود.

وعبلة، بهذا المدح، تقلب النظام الرمزي السائد في النظرة إلى السواد باعتباره رمزا للعبودية والنقص، إلى رمز للقداسة، المركزية، والجمال الأعلى، وهي بذلك، لا تمدح سواد عنترة فحسب، بل تُعيد تعريف السواد نفسه.

وعبر المتقابلات اللغوية بين المعاني المتضادة في قولها: "الكعبة الغراء<sup>(۱)</sup> ... الحجر "، تظهر مفارقة مشهدية تحقق لعبلة المراد من توظيف المكان (الكعبة – الحجر)، وتصنع إطارا دلاليا لهاتين المفردتين لم تكونا لتكتسبانه لولا ورودهما في هذا السياق ، لتنتقل عبلة بهذا الحديث، وعبر الخصائص الجمالية التي يتسم بها المكان، إلى طور إسباغ القدسية عليه "وهو مكان ممتدح لأسباب متعددة ... ، ويرتبط بقيمة الحماية التي يمتلكها المكان،

<sup>(</sup>۱) و"الغرة بياض في ناصية الفرس وبياض في أول كل شيء" راجع تاج العروس من جواهر القاموس، محمد مرتضى الزبيدي، ط/ المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب، وزارة الإرشاد والأنباء، الكويت،ط۱، ۲۲۲/۲۰۰۱.



والتي يمكن أن تكون قيمة إيجابية، قيم متخيلة سريعا ما تصبح هي القيم المسيطرة"(١) وبتضام القدسية مع المعاني الجمالية التي أفادتها باستعمال صفة (الغراء) يستجلي عنترة حقيقة حبّ عبلة له من ناحية، ومن ناحية لا يبالغ في سب نفسه؛ فلا يحتقرها لاحتقار الناس له.

كما لم تكن إشارتها إلى البدو والحضر إشارة سريعة عابرة لا تنطوي على مدلولات سميائية يمكن أن يقف القارئ عندها في تفسير الظواهر المعنوية التي تبرز مدى حب عبلة لعنترة، حيث أنزلت سواد بشرته منزلة المعظم في البدو، والموقر في الحضر، فكما أن أهل البادية يجلون الحجر الأسود، وأهل الحضر يوقرون سواده، فإنه هو أيضًا يقع من النفوس هذا الموقع عند أهل البدو وأهل الحضر؛ لقوته وصلابته، ولأثره في قلوبهم.

<sup>(</sup>۱) جماليات المكان: غاستون باشلار، ترجمة: غالب هلسا، المؤسسة الجامعية للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، لبنان، ط۲، (٤٠٤هـ ١٩٨٤م)، ص ٢٩.



## المبحث الثالث: سيمياء الشخصيات في مسرجية عنترة:

تعد الشخصية في العمل الإبداعي القصصي والمسرحي إحدى الأدوات الفنية التي يبدعها المؤلف، لأداء وظيفة يتطلع الأديب إلى رسمها، فيجعل منها كائنا حيا، له آثاره وبصماته الواضحة الجلية في العمل الإبداعي، ويؤكد روجيلر يغلرد أن: الشخصيات لا الأفكار هي التي تعطي المسرحيات الجيدة قوتها وعنفوانها "(۱)، ويدعو روجر بسفيلد الكتاب للاعتناء بشخصياتهم، لأن ذلك يخدم الحوار والأحداث في المسرحية، فيقول: "يجب على الكاتب أن يتصور شخصياته تصورا كاملا، وأن يحاول تخيلها تخيل الذي عاشرها وخالطها وعرف دقائق حياتها،... لابد له من تعرف طباعها، وترسم حركاتها، وسكناتها"(۱).

والدراسة السيميائية للشخصيات تعني دراسة الشخصية كعلامة مشحونة بالدلالات ، إذ كل حركة أو تصرف أو كلام للشخصية إشارة توصل معنى ضمنيا أو رمزيا.

ومهما يكن من أمر فإن الشخصيات في مسرحية عنترة لأحمد شوقي ليست مجرد أدوات لتحريك الحدث، بل هي نظام علامات يبرز قيما اجتماعية وتاريخية، ومن ثم تتوخّى الدراسة الإلمام بمرادفات هذه الرموز ومقابلات تلك العلامات في اللغة المنطوقة، من خلال الاستعمال الرمزيِّ لأسماء الشخصيات الواردة في المسرحية، ك (عنترة – عبلة – صخر – شداد – مالك).

<sup>(</sup>٢) فن الكاتب المسرحي: روجر. بسفيلد: ترجمة وتقديم دريني خشبة، ط. وكالة الصحافة العربية، ناشرون، القاهرة، ط٢٠٢١م، ص١٦.



<sup>(</sup>۱) الـنص المسرحي في الأدب الجزائري: عـز الـدين جلاوجي، مطبعـة هومـة، الجزائر ۲۰۰۰م، ص۱۵۷.

ومن المؤكد أن عملا شعريا مسرحيا كبيرا كـ (عنترة) مما لا يمكن أن يقتصر في أداء مضامينه الدلالية، على شخصيتي عنترة وعبلة، فهما مما لا يمكن الاقتصار عليهما في تحقيق قراءة سيميائية واعية للنص، غير أنهما شكلا بعدا دلاليًّا يشترك فيه الناس جميعا في كل زمان ومكان، ولذلك أحاط سياج الدراسة بالحديث عنهما بوصفها رمزا من الرموز السميولوجية ذات التأثير البارز في صناعة المعنى.

## شخصية عَنترةُ:

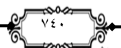
لم يعد اسم عنترة محصورا في "نطاق الدلالة على ذلك الشخص المحب الدي ضحى بكل غال في سبيل الحفاظ على القبيلة والوصول إلى قلب الحبيبة"(۱)، بل تحول اسم (عنترة) من مجرد اسم علم على ذات، إلى مفهوم ذهني مرتبط بالقوة والجسارة والشجاعة، فبات رمزا على كل تلك المعاني، وقد نجح الشاعر في توصيل تلك المعاني إلى المتلقي عبر الرمز باسم عنترة في مواضع متعددة من المسرحية، لا يمكن استيضاحها إلا في ضوء قراءة المشاهد التي ورد فيها من المسرحية.

وقد بدا ذلك في كل صفحات المسرحية ، ومن ذلك حديث الناس عنه ، وهم يتساءلون بينما هو نائم وراء نخلتين على الربوة ، فقال أحدهم :

ما ذاك ؟ مَنْ ؟ قفوا ، انظروا جلمود صخر ؟ أم جَسَدْ؟ (٢)

والجلمود في علم الجيولوجيا: هو صخر ضخم متكور (٣)، وفي علم الإشارات الذي يشير إلى تفسير الرموز في الموروث الثقافي، كلمة (جلمود)

<sup>(</sup>٣) راجع / المورد الحديث: منير البعلبكي، ط/ دار العلم للملايين ، بيروت (ط١) ٢٠٠٨م،



<sup>(</sup>١) البطل في التراث العربي، د. نوري حمودي القيسي، مطبعة المجمع العلمي العراقي، بغداد، العراق، ط١، ١٩٨٢، ص٦٧ .

<sup>(</sup>٢) عنترة لأحمد شوقي : ط/ هنداوي، ص١٠٠.

تعني عادة صخرة ضخمة وثقيلة وثابتة في مكانها ، وقد ترمز هذه الكلمة إلى الثبات والقوة .

وقال الآخر: <sup>(١)</sup>

هذا الفتي عنترة كُلُّ الثَّرَى لَـهُ وُسُدْ فَسَدْ الْقَوَى كَالأُسَدْ قَدِ الْتَوَى كَالأُسَدِ دُ

والأفعوان: هو ذكر الأفاعي، وله دلالته السيميائية، إذ يمثل الأفعوان القوة، كما يرمز الثعبان غالبا إلى حراسة كنز أو موقع أثري ثمين، ووصف الثعبان في وضع التمطي والالتفاف أو الحركة يدل على أن الموقع محمي، أو أن الكنز يحتاج فك رموز متعددة للوصول إليه، وكل ذلك يتماشى مع طبيعة عنترة القوية الشجاعة، الذي يحمى قبيلته من أعدائها.

وقد صور شوقي تملّك حب عنترة لعبلة حبا ملأ عليه شغاف قلبه حتى تملك منه ، وأصبح شاغله الأول والأخير ، إذ يقول:

أرى الغِيدَ مِنْ حَوْلي وفيهنَّ سلوة فما لِي أردُّ القلبَ عنكِ فيَجْمحُ فما سَرَتَى مِنهن ما كان يُملح (٢)

والغيد جمع غيداء ، وهي المرأة الحسناء الرقيقة الناعمة في مشيتها وحركتها ، والسلوة تعني التسلية أو التعزية التي تخفف الحزن أو الهموم ، وعنترة يعبر عن رؤيته للنساء الجميلات من حوله ، ورغم ما في وجودهن من بهجة وتسلية تخفف عنه الهموم والأحزان إلا أنه لم يأنس بهن، لأنه لا يحب إلا عبلة

<sup>(</sup>٢) مسرحية عنترة لأحمد شوقي: ص٩.



ص۱٥۲.

<sup>(</sup>١) مسرحية عنترة لاحمد شوقي: ص١٠٠.

، وكم حاول إخفاء مشاعره عنها لكنه يفشل في ذلك ، لأن قلبه قلبه يعود باستمرار ليجتمع حولها بحب وشوق لا يمكن كبحه .

وفي البيت الثاني يعبر شوقي على لسان عنترة عن حالة اللامبالاة أو عدم التأثر بجمال النساء أو ما يفترض أن يكون جذابا فيهن ، فلا ما يشتهى منهن يجلب السرور له ، ولا حتى ما يعتبر جميلا يثير إعجابه .

ويعكس هذان البيتان إخلاص عنترة لحب واحد يسيطر على قلبه ويجعل أي جمال آخر فاقدا للقيمة .

كما يبرز عنترة من خلال الأبيات أنه مطلوب ومرغوب فيه من النساء الجميلات ، وكانه يعمل عملية سلوك تعويضي لمن يعرض به من أنه عبد وأسود الوجه .

ويمضي شوقي في الحديث عن عنترة العاشق لعبلة فيقول (١):

يا ليت حبك يا عبل لي حب القطاة لشكلها أو حب قُبَّرة الصَّفا الأليفها وخِلِّها أو مثلُ حُبِّ نَجِيبةٍ مَجنونة فِ فِي فَخْلِها أو مثلُ حُبِّ نَجِيبةٍ مَجنونة فِ فِي فَخْلِها ليت افتتانَا في ليت افتتانَا في الم يكن القصائدي ولفضلها أو ليت حبَّك لم يكن القصائدي ولنبلها

ويعبر هذا النص عن تمنيات عنترة لحب نقي وبسيط ، غير مشروط ، ويتمنى لو أن حب عبلة لم يكن بسبب شهرته أو إنجازات البطولية وشعره الرفيع .

<sup>(</sup>١) عنترة لأحمد شوقي : ط/ هنداوي، ص ١٠.



كما يتمنى عنترة أن يكون حب عبلة له مثل حب الطيور الأليفها الطبيعي، حب بسيط يقوم على الانجذاب الفطري والانسجام، (والنجيبة في الأبيات) ترمز إلى الناقة المخلصة لفحلها، حيث يكون ارتباطها به غريزيا وعاطفيا دون تعقيدات.

ويعكس هذا النص صراعا داخليا بين الذات والحقيقة والهوية المفروضة ، حيث يريد المحبوب أن يُحَبَّ لشخصه لا لمزاياه .

كما يحمل النص أيضا نقدا ضمنيا للتوقعات المجتمعية التي تجعل الحب مشروطا بالبطولة والمجد بدلا من العاطفة الصادقة .

والأبيات في مجملها تسلط الضوء على الجانب الإنساني لشخصية عنترة، الذي يسعى خلف حب بسيط بعيد عن الأضواء والقيود.

ويبرز عنترة نفسه كرجل حر قوي الإرادة، ويعلن استعداده للتضحية بنفسه من أجل محبوبته عبلة ، لا لمجرد نيل الحرية، بل تأكيدا على إخلاصه العاطفي، فيقول: (١)

أنا كالليثِ ما الهزيمةُ فِي طَبعي وليس الفِرارُ لِي في جبلَّة أنا كالليثِ ما الهزيمةُ فِي طَبعي وليس الفِرارُ لِي في جبلَّة أنا حُرِّ ، وإن أبتْ عبس والنا سُ، وآبائي السُّراة الأجلَّة لا لحريَّتي أموتُ ولكنْ حبذا الموتُ في سبيلكِ عبلة

ففي هذه الأبيات يؤكد عنترة أن الحرية جزء من هويته وشخصيته، وأن الهزيمة والهروب من المعارك لا يتفقان مع طبيعته المتأصلة كفارس شجاع، وأنه حر بطبيعته مهما رفض المجتمع أو قبيلته (عبس) الاعتراف بحريته بسبب أصوله، ويعزز (عنترة) موقفه فيشير إلى أن أجداده كانوا رجالا عظماء

<sup>(</sup>١) عنترة لأحمد شوقي : ط/ هنداوي، ص ٢٨.



وأصحاب مكانة عالية ، ثم يبرز التزامه العاطفي العميق، حيث يفضل الموت في سبيل حبه لعبلة على مجرد النضال من أجل الحرية الشخصية .

ولهذه الأبيات دلالتها السيميائية التي تتمثل في:

- الحرية والكرامة ، حيث تبررز الأبيات ارتباط الحرية بشخصية عنترة ذلكم الفارس العربي الأصيل.
- التضحية: فعنترة يقدم الحب كقيمة سامية تفوق حتى السعي للحرية الشخصية .
- الثبات : حيث تعكس الأبيات صمود عنترة أمام قيود المجتمع والتقاليد القبلية، مما يبرز شجاعته من ناحية وحبه الصادق من ناحية أخرى .

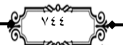
وأخيرا فإن هذه الأبيات تعد تمثيلا لفكر عنترة بن شداد، وشخصيته كرمز للشجاعة والكرامة والتضحية والحب النبيل.

وحين استنهضه أبوه وعمه لم يحرك ساكنا ،وحين استغاثت به عبلة ، أجابها قائلا: (١)

عبلة يا عبل لا تراعي لبيك بالسيف بالقناة يا عبلة القلب لا تراعي لبيك بالسروح بالحياة تاملي غَضَبتى تريْها كغضبة الليث للبَاة

وتعكس هذه الأبيات شجاعة عنترة من ناحية ، وحبه العميق لعبلة من ناحية أخرى ، حيث يتعهد بحمايتها والدفاع عنعا بكل ما يملك ، سواء بسيفه ورمحه أو بنفسه وروحه، كما تتجلى في الأبيات صورة البطل الذي يمزج بين القوة العنيفة والعاطفة الرقيقة ، وفي البيت الأخير يشبه عنترة غضبته بغضبة

<sup>(</sup>١) عنترة لأحمد شوقي: ص ٢٩.



الأسد عندما يهاجم أو تنتهك حرماته، وفي ذلك إشارة إلى قوته وبأسه الذي لا يقهر.

# شخصية عَبلَةُ:

كانت عبلة بنت مالك من اجمل نساء قومها ، وأبعدهم صيتا في اكتمال العقل ونضارة الصبا، وشرف المحتد ، غير أنه كان يضايقها صلف أبيها مالك، وكبرياء أخيها عمرو ، وما كانا يقذفان به عنترة من النظر الشزر ... (١)

وتمثل شخصية عبلة في مسرحية عنترة لأحمد شوقي رمزا مركبا ، يتجاوز كونها الحبيبة أو الطرف الرومانسي لعنترة وذلك في إطار الدلالة السيميائية ، ويمكن تحليل هذه الشخصية وفق مستويات متعددة من الرمزية :

- الدلالة الرمزية: حيث تمثل عبلة الأنموذج المثالي للمرأة الجميلة في الثقافة العربية، حتى غدت رمزا للجمال المثالي الذي يسعى البطل للفوز به، هذا بالإضافة إلى الشرف والمكانة الاجتماعية، كونها ابنة أحد زعماء القبيلة، مما يعكس بُعدا اجتماعيا يعزز التحديات أمام عنترة، نظرا لكونه ابن جارية.
- الدلالة الاجتماعية: إذ تمثل عبلة مركزا للتقاليد القبلية والقيم الاجتماعية الصارمة، ومسألة رضائها بالزواج من عنترة يمثل اختبارا للقبول أو الرفض الاجتماعي له.
- الدلالة النفسية: حيث بدت عبلة مشتتة الأوصال والفكر بين حبها لعنترة، وبين التقاليد القبلية، وإن بدا في المسرحية تجسيدها بطرق تظهر هدوءها ورمزيتها كصورة نقية أو مثالية، بالإضافة إلى أن شخصية عبلة بدت

<sup>(</sup>۱) ينظر فارس بني عبس: د. حسن عبد الله القرشي، ط/ دار المعارف ، بمصر ، ۱۹۵۷م ، ص ۲۰.



كعنصر مقابل لشخصية عنترة القوية والمندفعة ، مما يبرز التوتر الدرامي بين الواقع والطموح .

وعبلة في هذا السياق ليست مجرد شخصية بل تمثل فكرة شاملة عن الحلم المستحيل ، المثالية، وتحدي القيود المجتمعية .

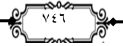
وقد صور شوقي عبلة بصورة الفتاة المترفة المنعمة ، إذ يقول: في المشهد الثالث من الفصل الأول: "تخرج صبية وجوار من كل ناحية في الحي، متجهين إلى الحظائر، ... بينما يجلس جماعة من الجواري على حفافي العين يملأن الجرار، ثم تخرج عبلة من الخيمة الحمراء وتقف أمام بابها تتمطى وتتثاءب "(۱).

فالتمطي والتثاؤب يشيران إلى الانتقال من حالة الراحة إلى النشاط ، وفي نفس الوقت يعكس حالة من الاسترخاء أو العودة تدريجيا إلى الوعي الكامل والانفتاح نحو العالم أو التحرر من قيود معينة، ولعل هذا ما حدا بشوقي أن يجعل عبلة تتأمل في الكون من حولها قائلة : (٢)

وادي الصفا تجاويت وزقزقت عصافره وانتبه علما منائره واستيقظت حظائره واستيقظت حظائره صاحت هناك شاؤه وها هنا أباغره أولاه في لُجّة الفيد وظلفه وحارى وآخره نباته وماؤه وظلفه وحافره

فعبلة لا تنشغل بشيء كالإماء والصبية الذين اتجهوا نحو الحظائر والجواري اللاتي رحن يملأن الجرار، وإن كنت آخذ على شوقي جعل عبلة تستيقظ فجرا لأن من صفات المرأة المترفة عدم الاستيقاظ مبكرا، ولذلك كانت

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق: الصفحة نفسها.



<sup>(</sup>١) عنترة لأحمد شوقي: ص ١١.

توصف المرأة المدللة المنعمة في بيتها بأنها " نؤوم الضحى " ، وهو وصف لمن يكثر النوم في وقت الضحى ، أي بعد شروق الشمس ، وحتى ما قبل الظهر فهي في رفاهية وراحة ولا تحتاج إلى الاستيقاظ المبكر للعمل أو تحمل المشاق.

كما بدت عبلة المرأة العاقلة المتزنة التي تزن الأمور بعقلها وقد ظهر ذلك من خلال حوارها مع جاريتها ناجية ، وصخر الذي يريد الزواج منها ، ففي المشهد السادس من المسرحية نقرأ: (١)

ناجية:

عبل لَعَمْرِي فَاخِرَة عَالَ المناذرة

خيمتُك الحمراءُ يا تصلحُ أنْ يسكنَها

فتاة:

مُتَّعْتِ يَا أَحْتُ بِهَا وَعَاشَ مَالِكُ وَعَاشَ مَالِكُ مع رجلٍ كأنَّه ليثُ الوَغَي

صخر:

بل رجل كأنه بدر الدجي

عبلة:

بدر الدجى ؟لا، ليس ذاك بغيتي نحن الغواني حَسْبُنا بَدْرُ السَّما إِن كَان في الأسمارَ بَاتَ عِندنا أو في الكرى على المضاجع انحنى

صخر: ماذا تريدين إذا؟!

عبلة: ليث الشرى

أريد أجلادا شديدة القوى وساعدا خشنا كجلمود الصفا

<sup>(</sup>١) مسرحية عنترة لأحمد شوقي: ص ١٤ وما بعدها.



ويبدو من هذا الحوار شخصية عبلة ، الواعية الفطنة العاقلة الحكيمة ، كما تضمن الحوار مفارقة رمزية، بين بدر الدجى الذي يمثله صخر، وبين بدر السما الذي يشير إلى عنترة ، والنص يحمل الحديث عن شخصة الرجل النموذجي الذي تفضله الغواني وهن النساء الجميلات ، وفي مقدمتهن عبلة ،

والأوصاف التي وردت على لسان عبلة في البيت الأخير من الحوار، ترمز إلى الرجولة الصلبة المرتبطة بالقوة البدنية والعزيمة ، والتي يعشقها المجتمع العربي التقليدي أو الرجل المثالي .

كما يسلط هذا الحوار الضوء على التوتر بين القيم السطحية والمظاهر الخارجية المتمثلة في صخر (بدر الدجى)، مقابل الفضائل العميقة، والقوة الحقيقية، المتمثلة في عنترة (بدر السما)، مما يعكس نظرة تأملية تجاه معايير الجمال، والرجولة التي تحكم العلاقات الاجتماعية والعاطفية.

وقد ظهرت عبلة في المسرحية في صورة المرأة القوية الباسلة التي حاربت العدو، ورفضت الهروب، لأنه ينافي طبع العرب، ونلمح ذلك في حوارها مع جاريتها سعاد: (١)

سعاد: سيدتي هيا اهربي جمع الشياطين اقترب

عبلة: أهرب؟! لا، ما في طباع العربيات الهرب

سعاد: ومعي

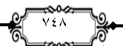
عبلة: ما الذي حملت؟

سعاد (وتظهر خنجرها): خليلي وصاحبي

تدخل عبلة الخيمة ويُسمع صوتها من الداخل وترى من بالباب:

خنجر مثل خنجري جَرِّديه تَأهَّبي

<sup>(</sup>١) مسرحية عنترة لأحمد شوقي: ص ٢٠.



# خنجري أين خنجري اليوم مني؟ هو ذا خنجري، تعال أَعِنِّي حُطْ عفافي، وحام عن قدس العزى وَرُدَّ اللصوص عنها وعَنِّي

وتحمل هذه الأبيات دلالات متعددة تتعلق بالشرف ، والقوة ، والمقاومة في مواجهة العدوان ، وتجسد دور المرأة في الدفاع عن كرامتها وشرفها رغم القيود الاجتماعية التي تحصر النساء في أدوار سلبية .

وتعبير ( حُطْ عفافي ) يشير إلى دفاع عبلة عن شرفها باعتباره رمزا للكرامة والقيمة الاجتماعية للمرأة في الثقافة العربية.

والخنجر هنا رمز لحماية هذا الشرف ، وهو ليس أداة للعدوان ، بل هو وسيلة لحماية الذات ، ونداء عبلة لخنجرها (تعال أُعِنِّي) يعكس إرادة قوية واستعدادا لمقاومة المعتدين بنفسها ، مما يجعلها شخصية فاعلة وليست مجرد ضحية.

أضف إلى ذلك ما أشار إليه شوقي على لسان عبلة من القداسة الرمزية، فاستخدام تعبير (قُدْس العزى) يظهر ارتباط الشرف بالقيم المقدسة لدى القبيلة.

ولا ينسى شوقي أن يشير إلى اللجوء إلى القيم الدينية او المقدسة التي كانت راسخة في المجتمع القبلي، في محاولة منه لتأكيد القوة الروحية إلى جانب القوة الجسدية فيقول علسان عبلة: (١)

عُصنًاي لا تَخْصنُلينِي وَإِخْصُونِي وَإِخْصُونِي وَإِخْصُونِي الْحُصْرِينِ؟ أيْسِنَ حَصَامِي العَصرينِ؟ لجَرَد السيف دوني

عُصراً ي قَصوي يمين ي أب المسي المسلم المسي تساخًر عَنِّ عن المسي وأي المسوم ؟ وأي كان في أرض عبس المس عبس

<sup>(</sup>١) عنترة لاحمد شوقي: ص ٢١.



عُــزًاي معبودَ ثقيف وإلهـــة العــرب إن اللصــوص طمعــوا فيما عليك من ذهب لــن يســلبوك شعرةً وفــيَّ عِـرقٌ يَضْـطَربْ

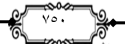
وتجسد هذه الأبيات الشخصية القوية لعبلة التي تتحدى الصعاب، وترفض الاستسلام رغم غياب الدعم القبلي ، أو الفارس الحامي (عنترة) ، ونرى عبلة هنا تجمع بين الشجاعة الفردية والولاء لقيم القبيلة ، مما يجعلها شخصية فاعلة ، وليست مجرد رمز تقليدي للمرأة المنتظرة للإنقاذ .

وحین عرض مالك أبو عبلة الزواج من صخر، ردت علیه قائلة: (۱) فلن أرضى سوى عنتر يسلبوك ة ابين العهم إنسانا

وفي ذلك تَحَدِ للأعراف القبلية ، حيث رفضت عبلة الاستسلام لتقاليد القبيلة التي ترفض زواجها من عنترة لكونه ابن جارية ، وفي البيت إعلان أن قيمة عنترة ليست في نسبه، بل في إنسانيته وصفاته الشخصية، فوصف عبلة لعنترة بقولها: " إنسانا " ، يؤكد رؤيتها له كشخص مكتمل يستحق التقدير لشجاعته وأخلاقه بغض النظر عن وضعِه الاجتماعي .

وعلى أية حال فقد صار اسم عبلة غلافا رمزيا للتعبير عن شدة الحب والمبالغة في التضحية ، وما كان تحمله تلك الشخصية من القوة وإصرارها على حب ذلك الرجل (عنترة) الذي تراءى للجميع – آنذاك – أنه غير جدير بها ، وأن هناك من هو أولى بها منه ، ممن توفرت لهم سلامة النسب ، غير أنها لم تكترث عما يقوله الناس ، وضحت بالعشيرة وعادات القبيلة وتوثبت كل الحواجز التي تحول دون بلوغ قلب المحب العاشق .

<sup>(</sup>١) عنترة لأحمد شوقي: ص ٦٧.



وهكذا يفعل التطور الدلالي الذي يعتور بعض الأعلام فيحولها من مجرد اسم على شخص ما ، إلى اسم يتضمن عددا من الرموز الدالة على معان تتصور في ذهن المتلقي بحسب ما كان عليه أصحابها من الصفات ، وقديما ضرب العرب المثل بزرقاء اليمامة في حِدّة البصر ، فصار اسمها رمزا على من يتمتع بهذه الخاصية ، كما ضربوا المثل بعرقوب في خلف الوعد ، فصار عرقوب رمزا على كل مخلف الوعد ، كذلك أطلقوا قولهم: (جزاء سنمار) على جحود المعروف وعدم التقدير ، وهكذا .

شخصية شداد: هو والد عنترة ، وأحد زعماء قبيلة بني عبس ، وعلى الرغم من أنه والد عنترة ، فإنه – في بداية الأمر – لم يعترف به كابن شرعي، بسبب أصول والدته زبيبة ، وهي جارية حبشية ، مما عمَّق المشكلة والمأساة في نفس عنترة لأنهم كانوا يعتبرونه عبدا وليس حرا .

ويمثل شداد في المسرحية قيم المجتمع القبلي التقليدي التي تقدس النسب والطبقة ، وقد عكس عدم الاعتراف المبكر من شداد بعنترة هذا التحيز الطبقي.

وقد عاش (شداد) صراعا داخليا بين إعجابه بشجاعة عنترة ، وبين العار الاجتماعي الذي يخشى أن يلحقه به كونه ابن جارية، وقد تطورت شخصية شداد وظهر تراجع كبير بشأن هذا التحيز مع تقدير شداد لمواقف عنترة وبطولاته ، انظر إليه وهو يقول لعنترة يستعطفه وكان عنترة نائما بعد أن أغار الأعداء على القبيلة (۱):

شداد: أضجعة يا عبد والحيُّ سُبي

عنترة: من المنادى؟ سيدى: صوت أبي

شداد: ماذا يقولون غدا في العرب؟!

<sup>(</sup>١) عنترة لأحمد شوقي: ص٢٦ وما بعدها.



شداد : یا ابن شداد

عنترة بتهكم:

ما أنا ابنا اشداد ولكن عبد يسوم ويسقي لستُ مِن عبس لا ، ولستُ لك لونُ أُمّي أفاتني منك حقًا شداد:

قُم يا فتى عبس انهض ذُد عن حريمي وعَنَّي إذا رددتَ السبايا فأنت عنت رةُ ابني عنترة :

يا سيدَ الحيِّ قُلْ لي متى فطنتَ لشاني؟! أأنست ذَا تسدَّعيني وكنتَ تبرلُ مِنِّسي؟!

انظر إلى بداية حديث شداد لعنترة وما فيه من التعالي واللوم والاستغراب، والتأنيب على التراخي في هذا الوقت الحاسم الذي تعرضت فيه القبيلة للسبي والأسر من قبل الأعداء ، فالعبارة تحمل معنى اللوم الشديد لعنترة لتخاذله أو لنومه في وقت يتطلب الحذر والنهوض والدفاع عن الشرف والقبيلة .

وتحمل مقولة عنترة لأبيه: " من المنادي ؟ سيدي: صوت أبي؟ " ، أقول تحمل هذه العبارة شعورا عميقا بين احترام السلطة أو القيادة (سيدي) وارتباطها بالصوت الأبوي الذي يمثل الحماية، التوجيه والهيبة في حياة عنترة ، وفي الوقت نفسة يمثل مأساة عنترة من عدم اعتراف أبيه به ، ولعل هذا ما حدا بشداد أن يخفف من حدة لهجته في خطاب عنترة بعد ذلك قائلا له: " يا ابن شداد " ، ولما لم تفلح مع عنترة تلك اللهجة أيضا ، تحمس الرجل (شداد) ووعده بحريته إذا دافع عن القبيلة ورد السبايا ، ولم يفلح ذلك أيضا ، لأن المشكلة تركت أثرا كبيرا في نفس عنترة .



فهناك شعور بالاستياء من عنترة تجاه الاعتراف المتأخر بقيمته وشخصيته، ويبدو عنترة في الأبيات واثقا بنفسه غير متأثر بتغير آراء الآخرين بعد أن كانوا ينكرون شأنه.

وبالجملة فإن هذه الأبيات تجسد صراع الذات مع الاعتراف الاجتماعي، وفيها احتفاء بفروسية عنترة وكبريائه الشخصي .

شخصية مالك (والد عبلة) يعد مالك من الشخصيات المحورية في مسحية عنترة، ويجسد القيم القبلية والتقاليد الاجتماعية التي كانت تحكم المجتمعات العربية في العصر الجاهلي، ومن خلال دوره يعكس شوقي صراعات اجتماعية متعددة مثل التميز الطبقي والتحديات المرتبطة بالزواج داخل القبيلة.

فكان مالك رمزا للأبوة التقليدية ، إذ يمثل الأب القوي الذي يتحمل مسؤولية حماية شرف العائلة وفقا للأعراف القبلية ، كما كان رمزا للسلطة الاجتماعية، يعكس التقاليد الصارمة التي تتحكم في مصائر الأفراد داخل المجتمع القبلي.

انظر إلى مالك وهو يخاطب عنترة قائلا: (١)

مالك : وافرسا طار بها الطغام مالك لعنترة : عنتر قم ردَّ عَلَىَّ جَرُوتِي

حيث يعبر مالك عن استيائه وغضبه لفقدان فرسه الثمينة التي يعدها رمزا للقوة والشرف القبلي.، ويظهر النص احتقارا واضحا لمن وصفهم ب" الطغام" وهم عامة الناس أو الرعاع - إذ يرى أن أخذهم فرسه هو إهانة لقيمته ومكانته الاجتماعية.

<sup>(</sup>١) عنترة لأحمد شوقي: ص ٢٦.



ويحمل نداء مالك لعنترة أبعادا رمزية، إذ يراه الفارس القادرعلى استرداد ما فقد، مما يعكس تقديره للقدرات الفائقة لعنترة رغم تردده في قبول مكانته الاجتماعية .

ونلاحظ هنا – في السياق السيميائي – أن الفرس: رمز للفخر والشرف القبلي ، والطغام: رمز للفوضى أو التهديد للنظام الاجتماعي القائم، وكذلك، فإن نداء مالك يعكس اعترافا ضمنيا بشجاعة عنترة وقدرته على حماية شرف القبيلة وممتلكاتها.

ويدور حوار بين مالك وبين رجال من بني عامر جاءوا يخطبون عبلة، وتحدثوا إليه بأن الناس يشيعون بأنه لن يرضى بغير عنترة زوجا لابنته، فرد عليهم مالك قائلا: (١)

مَــنْ قــال ؟ ذاكَ كَــذِبْ أيطمعُ الأسْوَدُ أَنْ أصاهرَه؟

آخر :

عبلــةُ لا تُهـدى إلـى ابـن أمَــة يرعَى الشويهاتِ ويسقى الأبْعرة

آخر: أبا عبلة جئناك نخطب عبلة

مالك : لمن ؟

الأول: لنجيب سيّدٍ وابن سيّدٍ

لأبيض من فتيان عامر ماجد وليس لعبد عند شداد أسود

مالك: ما اسم الفتى ؟

الأول: صخر من ولد الأشتر.

مالك: وهل رأى عيلة ؟

آخر: ألف مرّة وسمع الحرُّ حديث الحُرَّة

<sup>(</sup>١) عنترة لأحمد شوقي: ص ٥٣ وما بعدها .



ويعكس ردُّ وفدِ تميم التركيز على نقطتين بارزتين هما: اللون ( فهو أبيض)، والنسب الأصيل ( من فتيان عامر ) ، وهما الصفتان المفقودتان لدى عنترة ، ولما كان مالك والد عبلة يعرف أن تلك المقاييس وحدها ليست كافية استمر في محاورة الوفد الخاطب .

مالك:

أَصِيخُوا لِي: أصاحِبُكم شجاعٌ ؟ أحدهم:

كليثِ الغابِ إقداما وكرّا مالك:

أصيخوا لي: أصاحبكم جوادٌ؟ أحدهم:

يكاد ندى يديه حين يهمي مالك :

أصيخوا لى: أصاحبكم فصيخ؟ أحدهم:

ألم تر قطٌّ قسًّا في عكاظٍ؟

فعبلة تُبْغضُ الرجلَ الجبانا

إذا اعتقل المهنّد والسّنانا

فعبلة تُبغضُ الرجلَ البخيلا

يُنْسِنِي حاتِم السَّمحَ المنيلا(١)

فعبلة تُبغض الرجلَ العييا

وسَحْبانا إذا شَهدَ النَّديّا(٢)

<sup>(</sup>١) شاعر عربي جاهلي اشتهر بالكرم والجود .

<sup>(</sup>٢) قس بن ساعدة الإيادي: خطيب عربي شهير من العصر الجاهلي، عرف بفصاحته وبلاغته. وسحبان وائل: خطيب عربي جاهلي، اشتهر بسرعة البديهة وقوة الحجة والبيان، وكان يضرب به المثل في الفصاحة والبلاغة.

مالك:

أصيخوا لي: أصاحبكم رقيق؟ فعبلة تُبغض الرجلَ العنيفا أحدهم:

ستلفيه إذا حُمِلَتُ إليه وديعا مثل نعجتها ألوفا

وفي الحوار ظهر مالك في صورة الأب الحريص على اختيار الزوج الذي يمتلك الصفات التي تتوافق مع صورة الفارس الكامل الذي يليق بعبلة ، ولم يكتف بالنسب العريق ، لكنه ركز على الصفات الشخصية والرجولة المثالية والقيم الإنسانية النبيلة كالكرم والشجاعة والفصاحة واللين، وشوقي في هذا الحوار يعكس فكرته الجوهرية في المسرحية وهي التحدي للتقاليد الاجتماعية والاعتراف بالقيمة الحقيقية للفرد بناء على أفعاله وصفاته وليس على أصله الطبقي .

وهناك تتاقض واضح في شخصية مالك ، ففي البداية كان اعتراضه على عنترة نابعا من الأعراف القبلية التي تميز بين الأحرار وأبناء الجواري، وعند مواجهة عرض زواج صخر يتحول مالك إلى التركيز على الصفات الشخصية التي لم يقدرها سابقا بسبب نظرته العنصرية.

ونلاحظ هنا استدعاء أحمد شوقي لبعض الشخصيات الجاهلية في الحوار مثل "حاتم الطائي " المعروف في التراث العربي بالسخاء الشديد ، للإضفاء على شخصية (صخر) الكرم المطلق، حتى ليبدو أن كرمه يفوق كرم حاتم نفسه.

كما استدعي شوقي في مسرحيته شخصيتي (قس بن ساعدة الإيادي، وسحبان وائل) وهما من الخطباء العرب المفوهين، مما يضفي على المسرحية عمقا دلاليا ويعطي للشخصية الموصوفة (صخر )هالة من التمييز والفرادة في الخطابة والبيان، وفي الوقت نفسه يظهر براعة شوقي غي توظيف الرموز الثقافية والتاريخية لتعزيز المعاني، وإثراء النص وتوسيع دلالاته.

وعلي أية حال فلم يطلب (مالك) مهرا لابنته سوى رأس عنترة قائلا: (١) أصيخوا لى: اذهبوا قُولوا لصخر يُقَدِّم رأسَ عنترة صَداقا

ثم يقول لهم: (٢)

الآن فهمتموا قد ضِقْتُ زرعا أريدُ العبد مَيْتا ما أبالي أريدُ فراقه وأريدُ حُراً

بعنت رة وضِ قْتُ به خناقا قضى بالسيف أم مات اختناقا مِن الأصهار يُبلغُني الفراقا

#### شخصية صخر:

يعد صخر ابن الأشتر في مسرحية "عنترة " شخصية لها دلالاتها الرمزية المتعددة فهو رمز للطبقية والتقوق الاجتماعي المزعوم ، فهو يمثل النموذج التي تتبناه الأعراف القبلية التقليدية ، حيث يكتسب المكانة والاحترام بناء على نسبه لا على صفاته وإنجازاته.

كما أنه رمز للفارس النمطي دون الجوهر الحقيقي ، فرغم الأوصاف التي يطلقها الوفد الخاطب من الشجاعة والكرم والبلاغة والفصاحة ولين الجانب، فإن صخرا لا يمتلك المقومات اللازمة والجوهر العميق للفارس الحقيقي مثل عنترة الذي أثبت شجاعتة في الميدان وأخلاقه في التعامل.

وعلى هذا فشخصية صخر ليست مجرد خاطب عادي لعبلة ، بل رمز نقدي يعكس التقاليد الاجتماعية الظالمة ، والتناقض بين القيم السطحية والقيم الجوهرية ، وقد انتقد شوقي من خلاله التمييز الطبقي وسلط الضوء على أهمية الكفاءة الأخلاقية والشخصية في تحديد مكانة الإنسان في المجتمع .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق: الصفحة نفسها .



<sup>(</sup>١) عنترة : لأحمد شوقي ص ٥٧ .

أما الشخصيات الأخرى في المسرحية فتمثل قوى المجتمع الجاهلي، الذي يقدِّس العصبية العرقية والطبقية .

ومن خلال هذا التشكيل الرمزي للشخصيات ، تتحول المسرحية من مجرد سرد لقصة تاريخية إلى قراءة درامية لواقع اجتماعي وإنساني تتجاوز زمنها ، مما يبرز استخدام السيمياء منهجا نقديا ملائما لقراءة هذا النص المسرحي.

# المبحثُ الرابع: سيمياء الخطاب الشعري في مسرحية عنترة:

ينطلق دوسوسير في التأكيد على الاتصال بينَ ثنائية الكلام (الدال والمدلول) مِن قوة العلاقة التي تربط بينهما، وتعتمد تلك العلاقة بين المنطوق والمفهوم، على قوة المعنى الذي يتراءى للمتكلم قبل الكلام، والعالم الخارجي، وتبعًا لهذا التصور يسير الدرس الدلالي الحديث، حين ينص على أن أحد وظائف اللغة الدلالية وظيفة ذهنية تستهدف إشارة اللغة إلى محتوى معين؛ لإيصاله إلى أذهان الآخرين "(۱)، فالدلالات التي تحملها اللغة التوصيلية – وفقا لهذه الوظيفة – ذهنية بالدرجة الأولى من مبتدئها إلى نهايتها.

وفي ضوء علاقة الدال بمدلوله من الناحية الوضعية، يسوق أحمد شوقي بعض المفردات الموظفة في أساليب العربية ذات الدلالات المجازية، في محاولة لعكس معاني تلك الألفاظ وهذه الأساليب للمعنى العميق المراد من الخطاب، فيقول (۲):

## هَزَالِت ابْنَتي، وَأَضَعْت الرَّاشَدُ

وَمَا زِلْتِ بِالعَبِدِ مَفْتُونَةً وَهَيهَاتَ بِالعَبِدِ يَرَضَى أَحدْ فَصَا زِلْتِ بِالعَبِدِ يَرَضَى أَحدْ فَصَا زِلْتِ بِالعَبِدِ يَرَضَى أَحدُ فَصَا اللهِ فَا اللهُ الله

فإتيانه بالصيّغ الإخبارية الماضوية من قوله: "هَزَلتِ - وَأَضَعَتِ - وَمَا زِلتِ - هَيهاتَ" محمول هنا على إرادة تقرير أمر يرى مالك ابنته عليه رأي العين بما لا يحتاج معه إلى تأكيد، ويحيل ذلك الأسلوب التقريري على معنى دفين



<sup>(</sup>۱) علم الدلالة أصوله ومباحثه في التراث العربي: د منقور عبد الجليل ط/ اتحاد الكتاب العرب، دمشق، ۲۰۰۱م، ص٥٦ .

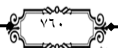
<sup>(</sup>۲) عنترة : ص٥٦.

لا يؤدَّى به، بل بما تضمنه النداء من قوله "ابنتي"؛ لأن من بلاغة حذف أداة النداء، " إفادة قرب المنادى، والتلطف به، وإشعاره بخصوص مكانه لدى المنادى"(۱)، بجانب أنه نادى عبلة بصفتها وصلتها منه، فقال "ابنتي" ولم ينادها باسمها، وذلك مؤذن بإشفاقه عليها حتى مع عدم رضاه بما تفعل.

والهزال في قوله:" هزلت ابنتي " ليس هزالا جسديا فقط ، بل هزلت فكريا وسقطت عن مستوى القيم الموروثة ، ومما يؤكد هذا المعنى قوله:" وأضعت الرشد" ، فالرشد هنا للتماهي مع الأعراف والتقاليد والضياع عنه يعني الثورة عليها، وكذلك قوله: " هيهات بالعبد يرضى أحد ، فالعبارة تشف عن الموقف الثابت للمجتمع تجاه العبودية واللون والنسب، وترمز إلى صعوبة التغيير الاجتماعي، ثم جاء قوله: " فلا أنا أرضى ولا أخواك ولا من تداني ولا من بعد التضخيم الإدانة المجتمعية، فحتى البعيدون عن العائلة سيرفضون عنترة بسبب عبوديته، مما يكشف شمولية التمييز والرفض في آن واحد.

ولإظهار شدة إشفاقه عليها، يسوق لها من البراهين المبرزة لذلك الشعور، والمعززة من رغبة نقله إليها؛ لتشاركه في الرأي حول ضرورة رفضها للزواج من هذا العبد، فيقول: "هَيهَاتَ بِالعَبدِ يَرَضَى أَحد"، فيستعمل لقب عنترة الذي اشتهر به في العرب، وهو ( العبد )؛ لردها عن فكرتها التي تلح عليها في الارتباط به والنزواج منه، "لأن الألقاب إنما تشعر بمدح أو ذم ، والأسماء لم توضع إلا للامتياز في التعريف"(٢)، وقد لقبه العرب بالعبد، ولقبه كذلك مالك في تلك الأبيات بالعبد؛ تحقيرا من شأنه وانتقاصا من قدره عند عبلة

<sup>(</sup>٢) تاريخ آداب العرب: مصطفى صادق الرافعي، ط/ ار الكتب العلمية ، بيروت ، الطبعة



<sup>(</sup>۱) مجازات النداء وحقيقته وأغراضهما في الخطاب القرآني: د/ ظافر بن غرمان العمري، مجلة معهد الإمام الشاطبي للدراسات القرآنية، العدد السادس، ذو الحجة ١٤٢٩ه، ص ٢١٤٨.

وقوله: "هيهات بالعبد يرضى أحد" علامة رمزية على استحكام النظام الاجتماعي الظالم، وصعوبة كسر حواجز النسب واللون رغم التفوق الشخصي.

وقد آثر الشاعر استخدام الفعل: «هيهات التي تفيد البعد والاستحالة ، وأتى بلفظة (أحد) التي تفيد العموم، للدلالة على أن الرفض من الجميع دون استثناء، وأنه رفض أبدي ودائم لا رجعة فيه.

ويشترط النقاد في لغة المسرح الشعري أن تكون بعيدة عن الصنعة والتكلف والتقعر والمبالغة ، وأن تتسم بالعذوبة والوضوح والإيجاز ، مع سرعة في حركة الجملة ، وابتكار في الصور الشعرية، وتناغم في الشحنات العاطفية والفنية، كما ينبغي أن تسهم هذه اللغة في بناء الحدث وتطور الشخصيات وإبراز الصراع ، وبناء الحبكة ورسم معالم الشخصيات بعمق وفاعلية .

كما اشترط النقاد في الشعر المسرحي أن يكون "وسيلة لغاية " (١) ،وأن يمنح المسرحية قوتها الدرامية ، وألا يفقدها جوهرها المسرحي، وأن يتتاول الأحداث بعيدا عن الغنائية التي نراها في القصيدة ، وبعيدا عن الغرابة في اللغة (٢) ، والتعقيد في التركيب، والخطابية في اللهجة ، فيقترب الشعر من حدود النثر ، ومن ثم وجب على كاتب المسرح الشعري ألا ينسي المتلقي وأن يكتب بلغة شعرية يستطيع الجمهور أن يفهمها ويتواصل معها بالرغم من جزالتها وجماليتها.

\_\_\_\_\_

=

<sup>(</sup>٢) العمل المسرحي في ضوء الدراسات النقدية ، النظرية والتطبيق: عبد اللطيف محمد السيد الحديدي، ط/ دار المعرفة ، (١٩٩٦م)، ص١١٦.



الاولى (٢١١هـ ٢٠٠٠م)، ج٣ص٣٠.

<sup>(</sup>۱) المسرح أصوله واتجاهاته المعاصرة : محمد زكي العشماوي ، ۱۹۲، ط/ دار النهضة العربية للنشر والتوزيع،۱۹۸۹م.

ومهما قيل في شوقي بأنه "كان شاعرا غنائيا أقحم نفسه على الفن المسرحي دون أن يستطيع التخلص من طابعه الغنائي "(١) ، إلا أن ذلك لا يذهب بقيمة هذا النتاج الأدبي الرائع ، ويكفيه أنه استطاع تطويع الشعر ليصبح وسيلة درامية فعالة ، وأنه استطاع ببراعة الجمع بين الجمال الشعري والبناء الدرامي المتماسك .

فقد دمج شوقي العناصر الدرامية مع الشعر ، حيث كان شوقي يوازن بين الوصف والتشويق، وجعل بعض المشاهد حوارية بالكامل، وأخرى غنائية ملحمية ، وعلى سبيل المثال تلك القصائد التي جرت على لسان عنترة في المسرحية التي جمعت بين السرد والمبالغة التي تعزز صورة البطل، ومنها ما قاله الشاعر على لسان عنترة منذ الوهلة الأولى في المسرحية ، حيث بدأ شوقي مسرحيته بأبيات طويلة في المنظر الأول من المشهد الأول التي أولها :

سلي الصبح عني كيف يا عبل وأين يراني نجمه حين يلمح ؟(٢) وكقوله في المشهد التاسع عشر:

أَجَل لِي تُلاثُ ألبس البِيدَ حائرا إذا قمتُ من ذئب عثرتُ بحيةٍ أهيمُ على وجهي وقلبي من الجَوى ويهدأ إلا أن حين تهتز بانة

كما يلبس الليلَ الطويلَ سقيمُ ؟ طريقي منايا كلُه وسلموم على وجهه بين الضلوع يهيم ويطرق إلا حين يشخص ريم

<sup>(</sup>٢) عنترة لأحمد شوقى: ص٩.



<sup>(</sup>۱) مسرحيات شوقي : د. محمد مندور ، ط/ دار نهضة مصر للطبع والنشر، الطبعة الرابعة ،ص٥٣٠.

أجيئ حِماكم من نجوم بعيدة ويحزنني يا عبل أني أزوركم يكاد يسلُ السيف حين أجيئه فخاض الموالي في حديثي وأقبلت وكم رام ودِّي في القبائل سيدٌ

وترجع بي من حيث جئث نجوم فيصرف عمّي الوجه وهو كريم ويوقد نار الطرد حين أريم علي من الوادي الظنون تحوم وودً مكاني في الحديار زعيم لعبلة ، سيم الخسف وهو كظيم (١)

وعلى الرغم من طول هذه الأبيات ، إلا إنها تعكس حالة من الشجن والأسى والفقد ، وتحمل كثيرا من الدلالات الدرامية والأبعاد الإنسانية ، والصراع الداخلي المتاجج في نفس عنترة، مما يؤكد التوتر الدرامي في الحالة النفسية للشخصية، ويدفع بالقارئ للتعاطف مع معاناته .

ولا يخفى ما وشى به الشاعر لغته من التشبيهات والاستعارات والكنايات والرمزية التي أسهمت في تعميق المعنى وتصويره في النفوس.

كالاستعارة في قوله: "طريقي منايا كله وسموم "، حيث استخدم الشاعر كلمتي منايا وسموم بشكل مجازي للدلالة على مصاعب الحيات والعقبات التي تواجهه في حياته .

والتشبيه في قوله:" ألبس البيد حائرا ، كما يلبس الليل الطويل سقيم " ، وفيه دلالة على الحيرة والمعاناة التي كابدها الشاعر.

وهناك التشخيص في قوله: " أهيم على وجهي وقلبي من على وجهه بين الضلوع يهيم " ، فقد جعل الشاعر قلبه يهيم ، كلمة "يهيم" تأتي من الفعل "هام"

<sup>(</sup>١) عنترة لأحمد شوقي: ص٣٧.



الذي يعني التشرد والضياع، عندما يُقال إن شخصًا "يهيم" فإن ذلك يعني أنه يسير دون هدف محدد، أو أنه يعيش في حالة من الضياع أو الانشغال الذهني، غالبًا ما تُستخدم هذه الكلمة للإشارة إلى حالة من المشاعر المختلطة، مثل الحب أو الحزن، حيث يتنقل الشخص بين المشاعر والأفكار دون استقرار.

وقد أفاد تكرار كلمة " يهيم" عن حالة الضياع والشعور بالحزن والفراغ التي يعانيها عنترة .

فما كان ليصل شوقي إلى ذلك المعنى الذي أجراه على لسان عنترة، إلا عبر العلامات السيميائية المنضوية تحت هذا الخيال البلاغي، فتفسير قوله: "لي تَلاثٌ الْبسُ..." وقوله: "إذا قُمتُ..." بالقوة الفائقة، والشجاعة البالغة، لا يتأتى إلا قراءة الأنساق المعرفية التي تُكوِّن هذا المفهوم الذي تعبر عنها الصورة، فالحيّة والذئبُ من الكائنات المميتة في البيئة العربية القديمة، وكان العربي يتوقَّى شر هذه الكائنات، إلا في الضرورة، وقد أشار عنترة إلى هذه الضرورة باستعادة الفعل (ألبسُ) من قولِه: "ثَلاثٌ الْبسُ..."، لطول مكثه في الصحراء، ولقوة ملابسته لما يضطره للاحتكاك بهذه الكائنات.

ولتجسيد المعنى؛ لتقريبه من متناول القارئ، يتخلص من هذه الاستعارة إلى تشبيه ما يقع له من طول بقائه في الصحراء، ومخالطته لتلك الحيوانات القاتلة، بمن يشعره مرضه بأن ليله أطول عليه مما هو عليه، فكأنه لباس لا ينفك عن جسده، ومن ثم لا يستطيع الانفلات منه، إلى أن يضطره المعنى إلى عكسه عبر صورة ثالثة تتعاضد مع الصورتين الأوليين؛ لتعطي انطباعا بشدة وقع الليل ومعاش الصحراء، وتعرضه للآفات على نفسه، حيث يصف لنا نجاته من الذئاب بما جاء به من فعل القيام من قوله: "إذا قُمْتُ مِن ذِئبٍ..."، حيث استعار القيام للنجاة؛ لما بينهما من علاقة التكامل، إذ لا يقوم على قدم إلا من اتصف بالقوة، والقوة مجلبة للنجاة، كما أنه استعار التعثر للموت؛ لما بينهما من جامع السقوط.

حيث استخدم شوقي في مسرحيته لغة غنية بالاستعارات والتشبيهات ، مما أضفى عمقا على الشخصيات والأحداث، وعلى سبيل المثال وصفه لشجاعة عنترة جاء بصورة شعرية تعكس البيئة الجاهلية وقيمها ، واستخدام اللغة الشعرية على هذا النحو يعزز من الرمزية ويمنح النص أبعادا متعددة يمكن للقارئ استكشافها ، ومن ذلك قوله : (۱)

لبيكِ عبلة يا فداكِ حياتي نادي يُجِبْكِ مُهنَّدِي وَقَنَاتِي لو رنَّ صوتُك في جوانب حُفرتي لبَّاك من ثبج التراب رُفاتي البيدُ تحت يدي وتحتَك ضَيْعَة أنا ليثُ غابَتها وأنتِ لَباتي

تمزج هذه الأبيات بين الحب والفروسية والتضحية والخلود ، إذ يصور الشاعر نفسه بالفارس المقدام المستعد للتضحية بكل شيء من أجل محبوبته ، حتى بعد الموت ، كما تعكس الأبيات قيم المجتمع الجاهلي الذي كان يربط الحب بالقوة والشجاعة .

وتحمل تلكم الأبيات العديد من الدلالات والرموز:

1- رمز الطاعة والانقياد للمحبوب " لبيك عبلة يا فداك حياتي" ، ولفظة ( لبيك) تستخدم عادة في الاستجابة للنداء ، وكأن الشاعر يصور نفسه خادما مخلصا لحبيبته .، وفيه أيضا دلالة على الوفاء والتضحية ، فهو مستعد للتضحية بحياته من أجل عبلة مما يعكس الحب والإخلاص .

7- دلالة الحماية والقوة: "نادي يُجِبْكِ مُهَنَّدِي وقَتَاتِي"، حيث يربط عنترة بين حبه لعبلة وبين سيفه" مهندي" ورمحه" وقناتي"، مما يشير إلى استعداده للقتال من أجلها، والأسلحة هنا رمز للفروسية والشجاعة، وتعكس القيم الجاهلية التي تربط الحب بالقوة والإقدام في المعارك.

<sup>(</sup>١) عنترة : لأحمد شوقي، ط/ هنداوي، ص٣٢.



- ٣- الاستمراية والخلود: فحب عنترة لعبلة حب أبدي لا ينتهي بالموت ، بل إنه سيتجيب لها حتى وهو مدفون تحت التراب ، وهو بذلك يعكس فكرة الحب الصادق الذي يتجاوز الموت ، وكأن روحه ستعود للحياة بمجرد سماع صوتها .
- 3- التفاخر والمكانة العالية: " البِيْدُ تَحْتَ يَدِي" فهو يشير إلى سيطرته على الصحارى الواسعة ، بينما تملك عبلة "ضيعة" مكانا صغيرا، وفي ذلك إلى دوره كفارس مغوار .
- ٥- الانسجام والتكامل: " أنا ليثُ غَابتها وأَنْتَ لَباتي" مما يعكس ارتباطهما الوثيق، بالأسد كرمز للقوة ، واللباة كرمز للجمال ، مما يوحي بأنهما يكملان بعضهما البعض في علاقة متناغمة .

هذا وفي المسرحية بعض الألفاظ العامية التي طوعها الشاعر للسياق على نحو ما جاء في الحوار الذي دار بين عبلة وصخر:

عبلة:

خلين صخرا دعنه قد قتل الفتى الحسد السعن : شاةً عامرٍ ماذا تقولُ في الأسد؛

صخر:

احسب بنني الشاة مَا يَضُرُ؟ ولسيس فيها أذى وشرر وشرر وشركها رئسق يسرر وشركها رئست يسرر

شاة أنا يا بناتِ عبسِ في الشاة والله كل خير مراجها هادئ لطيف عبلة ضاحكة:

العامريُ شاةً

اضحكنَ يا بناتُ

ثم إلى صخر:



## بُسْ بُسْ تعال بُسْ بُس

أخرى:

# هُـس شَـاةَ عـامرِ هُسِـي خُـذِي كُلِـي مِـنْ تُرْمُسِـي (١)

يجسد هذا الحوار مشهدًا ساخرًا من مسرحية شعرية أو درامية، حيث يتم استخدام التهكم والسخرية لإهانة "صخر"، من خلال تشبيهه به الشاة (الخروف)، وهو ما يتنافى مع قيم الفروسية التى تُعظم القوة والشجاعة.

ويعد التشبيه بالشاة في الثقافة العربية رمزًا للضعف مقارنة بالأسد (رمز القوة والفروسية) ، وقد جاء استخدام "شاة" هنا جاء بطريقة تهكمية لتصوير "صخر" كجبان وضعيف، مما يُظهر مدى سخرية النساء منه.

وقول صخر: " شاة أنا؟ بنات عبس احسبنني الشاة، ما يضر!" يعكس محاولة دفاعه عن نفسه، لكنه يظهر بشكل مستسلم، مما يزيد من المفارقة الساخرة.

أما دلالة استخدام اللهجة العامية (الدارجة) ، مثل: "بسبس"، "هسي"، "خذي كلي من ترمسي"، فيُضفي على الحوار طابعًا شعبيًا عفويًا، مما يجعله أكثر تلقائية وسخرية.

فقوله: "بسبس تعال بسبس": يشير إلى الاستهانة به، حيث تتم معاملته كقط صغير، وكأن النساء يتلاعبن به كما يلعبن مع الحيوانات الأليفة.

وقوله: "هس شاة عامر، هسي!": يعزز الإهانة ويجعلها أكثر وضوحا، فكلمة "هسي" تعني الهدوء أو إسكات الحيوان، وكأنهن يأمرنه بالصمت مثلما يُطلب من الشاة.

<sup>(</sup>١) عنترة : أحمد شوقي، ط/ هنداوي ،ص١٧.



أما قوله: "خذي كلي من ترمسي": فترمز إلى تقديم الطعام له وكأنه مجرد حيوان أليف، مما يزيد من الطابع الهزلي للموقف.

هذا وللحوار دلالة على البنية الاجتماعية والتمييز بين الرجال والنساء، فالنساء هنا يتولين دور السخرية والاستهزاء، وهذا يعكس أنهن يمتلكن سلطة رمزية في هذا المشهد، رغم أن المجتمع الذكوري عادة ما يضع الرجال في مركز القوة.

ويعكس المشهد أن الفروسية ليست مجرد ادعاء، بل تُختبر في المواقف، وصخر هنا يخفق في إثبات شجاعته.

وعلى أية حال فإن هذا الحوار يستخدم السخرية كأداة لإظهار الفروق بين الفروسية الحقيقية والادعاء، كما يكشف عن دور النساء في اختبار شجاعة الرجال بطريقة تهكمية، واللهجة العامية والعبارات العفوية تزيد من الطابع الشعبي والدرامي للمشهد، مما يجعله أقرب إلى الكوميديا الساخرة التي تهدف إلى تعرية ضعف الشخصية بشكل واضح.

أضف إلى ذلك أن استخدام شوقي للعامية في مسرحيته أتى في مواطن الحوار بين الشخصيات الشعبية أو في المواقف التي تتطلب صدقا وعفوية، مما يضفي على العمل المسرحي طابعا واقعيا يقرب الشخصيات من المتلقي، ويكسر الحاجز بين اللغة الشعرية العالية والواقع الحياتي ، بما يحقق الواقعية الدرامية.

وهكذا لعبت الألفاظ والصور في مسرحية عنترة لأحمد شوقي دورا محوريا في تشكيل المعنى وتحقيق التواصل البصري، فالألفاظ في السيميائية ليست مجرد كلمات بل تعد رموزا دلالية تحمل معاني تتحدد من خلال السياق الثقافي والاجتماعي الذي تستخدم فيه، وكذلك الصور، إذ تعد في السيميائية أنظمة دلالية معقدة ، تنقل المعنى عبر صور رمزية تتسم بالقدرة على استارة الوعي وإدارك المعانى الكامنة فيها ، بما يجعلها وسيلة فاعلة للتعبير والتأثير .



#### خاتمة

وبعد ، فقد انتهى البحث بحمد الله وتوفيقه وفضله ، وقد خلصت فيه إلى بعض النقاط المهمة ، منها:

- إن مسرحية عنترة ليست مجرد إعادة صياغة لقصة بطولية قديمة ، بل هي رمز للتحرر ، والمساواة والعدالة الاجتماعية، والاعتزاز بالهوية العربية ، حيث أراد شوقي من خلالها إيصال رسائل إصلاحية تعكس طموحات المجتمع المصري في عصره لتحقيق العدالة والكرامة والاستقلال .
- إن شخصية عنترة ترمز إلى الفرد الذي يعاني الظلم والتهميش بسبب أصوله ، وخاصة أن زمن شوقي كان المجتمع المصري يعاني من قضايا التمييز الطبقي والاجتماعي ، مما جعل المسرحية دعوة غير مباشرة للمساواة بين الطبقات الاجتماعية .
- كما تعكس المسرحية فخر شوقي بالعروبة والقيم النبيلة التي يجسدها عنترة، مما يؤكد حاجة العرب إلى استعادة هويتهم وقيمهم الأصيلة في مواجهة التغريب والاحتلال.
- التأكيد على قيمة الفرد بناء على أفعاله لا على نسبه، حيث أثبت عنترة أن قيمته تاتى من شجاعته وفضائله وليس من نسبه أو لونه .
- ولعل هذا الإسقاط يوازي دعوة شوقي إلى تجاوز المعايير الاجتماعية التقليدية ، والنظر إلى الأفراد بناء على كفاءاتهم وأخلاقهم .
- أضف إلى ذلك أن صراع عنترة للحصول على حريته وحقوقه ، قد يمثل الرغبة الوطنية في الاستقلال والتحرر من الاستعمار في عصر شوقي .
- أن صورة عبلة في المسرحية تتجاوز كونها مجرد شخصية نسائية في حبكة درامية، فهي تجسيد للصراع بين الحب والمجتمع ، رغبة في التحرر والالتزام

- بالعادرات ، وتعبيرا عن الوفاء والإرادة الأنثوية في مواجهة التحديات الاجتماعية .
- سلطت المسرحية الضوء على التوتر بين القيم السطحية والمظاهر الخارجية ، مما يعكس نظرة تأملية تجاه معايير الجمال والرجولة التي تحكم العلاقات الاجتماعية والعاطفية .
- كشفت المسرحية عن عبقرية شوقي في استخدام الزمان والمكان كأدوات درامية وسيميائية لتوصيل رسائل إنسانية عميقة ، حيث استخدم شوقي للزمن الجاهلي ليعكس قضايا اجتماعية معاصرة ، مما يجعل المسرحية نصا خالدا.
- توظيف الألفاظ والصور والإشارات السيميائية لبناء الدلالات المتعلقة بالبطولة والحب والهوية الاجتماعية .
- أظهر شوقي براعته في استدعاء الشخصيات التاريخية لإثراء النص وتعميق الدلالة .
- يعد استخدام شوقي للعامية في مسرحية عنترة دالا سيميائيا مُهمّا يكشف عن وعيه الفني الاجتماعي ، فلم تكن العامية مجرد لهجة بل نظام دلالي مشحون بالرموز الثقافية والاجتماعية، تحمل في طياتها دلالات كثيرة .

#### هذا ويالله التوفيق



#### ثبت المصادر والمراجع

#### أولا: المصادر:

- عنترة: أحمد شوقى ، ط . دار الكتب المصرية ١٣٥١ه ١٩٣٢م.
- عنترة: أحمد شوقي ، ط . مؤسسة هنداوي للتعليم والثقافة، القاهرة، مصر ، ط ١ ، ٢٠١٢ م.

#### ثانيا: المراجع

- الاتجاه السيمولوجي في نقد الشعر، د. غريب إسكندر، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، مصر، ط١، ٢٠٠٢
- ۲) الأساليب العربية في ضَوء علم اللغة الحديث، د. محمود محمد أحمد الطويل، منشورات اتحاد الكتاب العرب، سوريا، دمشق، ط١، ٢٠٠٣م.
- ٣) إشكالية المصطلح في الخطاب النقدي العربي الجديد، يوسف وغليسي،
  منشورات الاختلاف، الدار العربية للعلوم، الجزائر، ط١، ٢٠٠٨م.
- ٤) الأغاني، أبو الفرج الأصفهاني، تحقيق: إحسان عباس وآخرون، ط. دار صادر بيروت، ١٤٢٩هـ ٢٠٠٨م.
- البطل في التراث العربي، د. نوري حمودي القيسي، مطبعة المجمع العلمي العراقي، بغداد، العراق، ط١، ١٩٨٢م.
- ۲) بنية الشكل الروائي (الفضاء الزمن الشخصية)، د. حسن بحرواي،
  المركز الثقافي العربي، ط۱، ۱۹۹۰م.
- البيان والتبيين، عمرو بن بحر الجاحظ، تحقيق:عبد السلام محمد هارون،
  مكتبة الخانجي للطباعة والنشر والتوزيع، القاهرة، ط٧، ٩٩٨م.
- ٨) بيانات الشعرية العربية من خلال مقدمات المصادر التراثية: نورة فلوس،
  مـذكرة التخـرج لنيـل الماجسـتير، جامعـة مولـود معمـري، تيـزي وزو،
  الجزائر،٢٠١٢م.



- ٩) تاج العروس من جواهر القاموس، محمد مرتضى الزبيدي ، المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب، وزارة الإرشاد والأنباء، الكويت، ط١، ٢٠٠١م.
- ١) تاريخ آداب العرب: مصطفى صادق الرافعي، الجزء الثالث، ط. دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى (٢٤٢٩هـ ٢٠٠٠م)
- 11)تاريخ الأدب العربي ، العصر الجاهلي: د.شوقي ضيف، ط. دار المعارف بمصر، الطبعة الثانية والعشرون د.ت .
- 11) جماليات المكان، غاستون باشلار، ترجمة: غالب هلسا، المؤسسة الجامعية للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، لبنان، ط٢، ٤٠٤ هـ ١٩٨٤م.
- ١٣) جيوبوليتيكا النص الأدبي (تضاريس الفضاء الروائي نموذجا): مراد عبد الرحمن مبروك ، دار الوفاء للطباعة والنشر، الإسكندرية، ط١(٢٠٠٢م) م.
- 1) الخطاب المسرحي وإشكاليات التلقي، نماذج وتصورات في قراءة الخطاب المسرحي: محمد فرح، مطبعة النجاح، الدار البيضاء، الطبعة الاولى ٢٠٠٦م.
- 10) الخطاب الواصف في ثلاثية أحلام مستغانمي: حسينة فلاح ، ط . دار الأمل للنشر ، الجزائر ، ٢٠١٢م.
- 17) الرمز الصّوفيُّ وتوظيفُه في الشّعرِ، د. عبد المتعال أحمد حجاج، حولية كلية دار العلوم، القاهرة، مصر، عد: ٩١، ٩٩٩م.
- ١٧)سيمياء أسماء أعلام الأشخاص (الكنية نموذجًا)، د. إبراهيم براهيمي، مجلة دراسات جامعة الأغواط، عد: ٢٠١٦، ٢٠١٦م.
- 1 A) سيميائيات الأنساق البصرية، أمبرتو إيكو، ترجمة: محمد التهامي العماري محمد أوداد، دار الحوار، دمشق، سوريا، ط١، ٢٠١٩م.
- 19)سيميولوجيا التواصل، وسيميولوجيا الدلالة، جميل الحمداوي، مجلة منبر حر للثقافة والفكر والأدب الإلكترونية، ٢٠٠٧م.



- ٢٠)شرح ديوان عنترة: الخطيب التبريزي، تقديم وشرح . مجيد طراد ، ط. دار الكتاب العربي، بيروت ، الطبعة الأولى(١٤١٢ه / ١٩٩٢م) .
- ٢١)الشعر والشعراء: لابن قتيبة، تحقيق. أحمد محمد شاكر، ط. دار المعارف بمصر، د.ت.
- ٢٢)شعرية الفضاء السردي (المتخيل والهوية في الرواية العربية)، د. حسن نجمي، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، المغرب، ط١، ٢٠٠٠ م.
- ٢٣) الطراز المُتضمِّن لأسرار البلاغة، يحيى بن حمزة العلوي، مطبعة المقتطف، مصر، (د.ط)، ١٩١٢هـ، ١٩١٢م.
- ٢٤) عتبات النص (البنية والدلالة): عبد الفتاح الحمجري، منشورات الرابطة، ط. الدار البيضاء، ط١٠١٩٩م.
- ٢٥)عتبات، جيرار جينت، تقديم د. سعيد يقطين، الدار العربية للعلوم ناشرون،
  منشورات الاختلاف، الطبعة الأولى ٢٤١ه ٢٠٠٨م.
- ٢٦) عتبة العنوان في الرواية الفلسطينية (دراسة في النص الموازي): فرج عبد الحسيب محمد، رسالة دكتوراة، جامعة النجاح الوطنية، نابلس، فلسطين٢٠٠٣م.
- ۲۷)العلاماتية وعلم النص، جان ماري سشايفر، ترجمة: منذر عياشي، المركز
  الثقافي العربي، الدار البيضاء، المغرب، ط۱، ۲۰۰٤م.
- ۲۸) علم الدلالة (أصوله ومباحثه في التراث العربي)، د. منقور عبد الجليل، اتحاد الكتاب العرب، دمشق، سوريا، ط١، ٢٠٠١م.
- ٢٩) علم الدّلالة (المفهوم والوظائف)، د. علي أحمد عليان، دار النابغة الذبياني، القاهرة، مصر، ط٢، ٢٠١٢م.
- ٣٠) علم الدلالة عند العرب. دراسة مقارنة مع السيمياء الحديثة، عادل فاخوري، دار الطليعة للطباعة والنشر، بيروت. لبنان، ط٢، ٩٩٤م.



- ۳۱)علم الدلالة، بيور جيرو، تر: منذر عياشي، دار طلاس، دمشق، سوريا، ط۱، ۱۹۸۸م.
- ٣٢) علم اللغة العام، فردينان دي سوسور، ترجمة: يوئيل يوسف عزيز، مراجعة: مالك يوسف المطلبي، بيت الموصل، ط١، ٩٨٥م.
- ٣٣)عنترة ابن شداد فارس بني عبس، د. حسن عبد الله القرشي، دار المعارف، القاهرة، مصر، ط٣، ٢٠٠٣م.
- ٣٤) العمل المسرحي في ضوء الدراسات النقدية، النظرية والتطبيق، د. عبد اللطيف محمد السيد الحديدي، ط. دار المعرفة ، ١٩٩٦م .
- ٣٥)فارس بني عبس: د. حسن عبد الله القرشي، ط. دار المعارف، بمصر ١٩٥٧م.
- ٣٦)الفروسية في الشعر الجاهلي، نوري حمودي القيسي، منشورات مكتبة النهضة، بغداد، العراق، ط١، ١٩٦٤م.
- ٣٧)فصول في علم اللغة العام، دي سوسير، ترجمة: د. أحمد نعيم، دار المعرفة الجامعية، الاسكندرية، ١٩٨٥، م.
- ٣٨) الفضاء النصبي في الغلاف، أول العتبات النصبية، د. حمزة قريرة، مجلة الأثر، عدد: ٢٥، ٢٠١٦م.
- ٣٩)فن الكاتب المسرحي: روجر. بسفيلد، ترجمة وتقديم. دريني خشبة، ط. وكالة الصحافة العربية، ناشرون، القاهرة، ٢٠٢١م.
- ٤٠)قضايا في الأدب والنقد، ماهر حسن فهمي، مكتبة النهضة المصرية،
  ١٩٨٠م
- 13) لذة النص، رولان بارت، تر: محمد الرفرافي محمد خير البقاعي، مجلة العرب والفكر العالمي، عد: ٣٧، مركز الإنماء، بيروت، لبنان، ط١، ١٩٩٠
- ٤٢) اللغة العربية معناها ومبناها، د. تمام حسان، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، مصر، ط١، ١٩٩٨ م.



- ٤٣) المتعاليات النصية في الشعر العباسي (البحتري والمتنبي)، وهيبة بهلول، منشورات جامعة العربي بن مهيدي، الجزائر، ط١، ٢٠١٨م.
- ٤٤)مجازات النداء وحقيقته وأغراضهما في الخطاب القرآني: د/ظافر بن غرمان العمري، مجلة معهد الإمام الشاطبي للدراسات القرآنية، العدد السادس ذو الحجة ١٤٢٩ه.
- ٤٥) المسرح أصوله واتجاهاته المعاصرة: محمد زكي العشماوي، ط/دار النهضة العربية للنشر والتوزيع، مصر ١٩٨٩م.
- 27) معجم البلدان: ياقوت بن عبد الله الحموي، ط. دار صادر بيروت (٤٦) معجم البلدان: ياقوت بن عبد الله الحموي، ط. دار صادر بيروت (١٣٩٧هـ ١٩٧٧م).
- ٤٧) معجم السيميائيات، فيصل الأحمر، منشورات الاختلاف، الجزائر العاصمة. الجزائر، الدار العربية للعلوم ناشرون، بيروت لبنان،ط١٠١٤ه. . ١٠١٠م.
- ٤٨) المعجم المسرحي (مفاهيم ومصطلحات المسرح وفنون العرض): ماري إلياس وحنان قصاب، مكتبة لبنان، ناشرون، الطبعة الأولى ١٩٩٧م.
- ٤٩) المفصل في تاريخ العرب قبل الإسلام للدكتور. جواد علي ، ط. دار العلم للملايين، بيروت ، الطبعة الثانية ١٤١٣هـ ١٩٩٣م.
- ٥) المنهج السيميائي في تحليل النص الأدبي: د. ليلى شعبان، د. سهام سلامة، مجلة كلية الدراسات الإسلامية والعربية للبنات بالإسكندرية، المجلد الأول، العدد الثالث والثلاثون ٢٠١٧م.
- ٥١) المورد الحديث: منير البعلبكي، ط. دار العلم للملايين، بيروت، ط٨٠٠٢٠م.
- ٥٢) النص المسرحي في الأدب الجزائري: عز الدين جلاوجي، مطبعة هومة، الجزائر ٢٠٠٠م.



٥٣) النقد والحرية، د.خلدون الشمعة، منشورات اتحاد الكتاب العرب، دمشق، سوريا، ط١، ٩٨٩ م.