# جامعــة الأزهـــر كليــة اللغــة العـربيــة بإيتــاي البــارود الـمـجلـة العلميـــة

الوحدة القرآنية في سورة الشعراء

# إعراو

د/ عبدالله محمد أديب محمد شمس الدين القاوقجي.

مدرس بقسم الأدب والنقد بكلية اللغة العربية فرع جامعة الأزهر بالمنوفية

( العدد السابع والثلاثون )

( الإصدار الثالث .. أغسطس )

( 73314 - 37.74 )

علمية محكمة ربع سنوية

الترقيم الدولى: ISSN 2535-177X



الوحدة القرآنية في سورة الشعراء.

عبدالله محمد أديب محمد شمس الدين القاوقجي. مدرس بقسم الأدب والنقد بكلية اللغة العربية فرع جامعة الأزهر بالمنوفية البريد الالكتروني: abdallahshamseldien.lan@azhar.edu.eg
الملخص:

تفرد القرآن الكريم بموائز لم يشاركه فيها كلام آخر، ومن هذه الموائز الوحدة القرآنية التي هي إعجاز من الإعجاز، وتتضح الوحدة القرآنية عند الاستبصار الكلى للسورة الكريمة لأن هذا سيجعلك ترى الموضوعات المتعددة المتباينة في ظاهرها تتنظم في سياق واحد وتتضوي تحت عنوان واحد يأخذ بمعاقدها كلها، لاسيما أن هذا التباين بين ما ظاهره موضوعات مختلفة يزول مع تدبر الآيات والتفكر في السياق الموجه لخطها الموضوعي، وقد جاءت سورة الشعراء لتكون مظهرا لهذه الوحدة؛ إذ احتوت السورة على خطاب محمدي اشتمل على الأمر بالجهر بالدعوة، وهذا اقتضى حشد مشاهد الأنبياء السابقين لتكون تسلية لرسولنا الكريم عما يلاقيه من عنت القوم، واشهادا عليهم ببيان العواقب إنجاء واهلاكا؛ فالشخصيات تتغير والأفعال تتكرر، كما اقتضى سياق السورة التي عنونت باسم الشعراء أن تتحدث عن القرآن الكريم؛ لتدلل على تباين أسلوبه عن أسلوب الشعراء، وهذا اقتضى أيضا أن توضح السورة أن القرآن ليس من إفك الشياطين، ونتج عن الدراسة عدة نتائج منها أن السورة الكريمة بينت أن التناسق الجمالي مقصد من مقاصد البيان القرآني، وأوضحت نماذج الأقوام التي وردت في السورة الكريمة أن القرآن خطاب حي صالح لكل زمان ومكان؛ فنحن نجد في زماننا أمثال هؤلاء المنكرين الذين عاندوا الرسل الكرام قبل رسولنا محمد صلى الله عليه وآله وسلم، كما تبين أن سورة الشعراء تعد من أوليات السور التي عنيت بسرد الحوار الذي دار بين الأنبياء وأقوامهم؛ لذا نجد أن المستويات الخطابية قد

تنوعت بتنوع القوم المحكي قصتهم، وساعد الحوار هنا على تصعيد الحدث بما جعله خاضعا لجاذبية النهاية ، ومع أن السورة الكريمة قد حملت من الحمولة المعنوية ما تبين سرده في مشاهدها المتعاقبة، لكن هذه الحمولة يمكن اختزالها في ثلاث كلمات: "آية، العزيز، الرحيم" وذلك لأن هذه الثلاث تمثل المفتاح السردي لكل مشهد من مشاهد السورة؛ فكلمة آية تختزل تفاصيل كل مشهد، وكلمتا العزيز الرحيم تختزلان العاقبة لكل مشهد.

الكلمات المفتاحية: الوحدة القرآنية، الشعراء، الترابط النصىي، الأزمنة الخطابية، حوارية السورة.

Qur'anic unity in Surah Ash-Shu'ara. Abdullah Muhammad Adeeb Muhammad Shams al-Din al-kawkgy.

Lecturer, Department of Literature and Criticism, Faculty of Arabic Language, Al-Azhar University Branch, Menoufia

bEmail: abdallahshamseldien.lan@azhar.edu.eg

#### Abstract:

The Holy Qur'an is unique in its advantages that no other word shares with it, and among these advantages is the Qur'anic unity, which is one of the miracles. The Qur'anic unity becomes clear when you fully examine the Holy Surah, because this will make you see the multiple apparently disparate topics organized into one context and subsumed under one title that takes in all their complexities. Especially since this discrepancy between topics is expected to disappear with contemplation of the verses and reflection on the context guiding their thematic line. Surah Ash-Shu'ara came to be a manifestation of this unity. As the surah contained a Muhammadan speech that included the command to speak out for the call, and this necessitated the mobilization of the scenes of the previous prophets to be an entertainment for our noble Messenger from the hardships of the people that he faced, and as a witness against them by explaining the consequences of salvation and destruction. Characters change and actions are repeated, just as the context of the surah titled "Poets" required it to talk about the Holy Our'an. To demonstrate the difference in his style from that of the poets, this also required that the Surah make clear that the Our'an is not one of the deceitful devils. The study resulted in several results, including that the Noble Surah showed that aesthetic harmony is one of the purposes of the Our'anic statement, and the examples of peoples mentioned in the Noble Surah made it clear that the Qur'an is a living

speech that is valid for every time and place. We find in our time examples of those deniers who opposed the honorable messengers before our Messenger Muhammad, may God bless him and his family and grant them peace. It has also become clear that Surah Ash-Shu'ara is considered one of the first surahs that were concerned with narrating the dialogue that took place between the prophets and their people. Therefore, we find that the rhetorical levels varied according to the diversity of the people whose story was being told, and the dialogue here helped escalate the event, making it subject to the gravity of the end, and despite the fact that the noble surah carried the burden. The moral is what is revealed in its narration in its successive scenes, but this burden can be summed up in three words: "A sign, the Mighty, the Merciful," because these three represent the narrative key to each scene of the Surah. The word "verse" summarizes the details of every scene, and the two words "Almighty, Most Merciful" summarize the outcome of every scene.

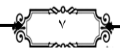
**Keywords**: Quranic Unity, Poets, Textual Coherence, Rhetorical Tenses, Dialogue Of The Surah.

#### المقدمة:

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على سيدنا ومولانا محمد النبي الصادق الأمين وعلى آله وأصحابه ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين أما بعد..؛ فإن القرآن الكريم كتاب أحكمت آياته ثم فصلت من لدن حكيم خبير، وإنها لنعمة أية نعمة أن يشتغل المسلم بدراسة تتصل بكتاب الله الكريم الذي هو الماء النمير السائغ لمن يريد الرواء، وهو المعين الصافي لمن يريد الشفاء، وهو الطريق الراشد لمن يريد السماء، وهو كتاب الأمة لمن يروم لأعماله أن تهدي الأمة ويكشف الله بها الغمة، وهو الذكر لمن يريد أن يكون ذا ذكر، وهو كلام الله المعجز الذي أزال به كل ملغز، وهو منتهى الإجمال الذي جاءت له السنة بالتفصيل، والله أدعو أن تمتد كل دراسة لي إليه ولو بسبب من الأسباب، وإني لأوقن اليقين كله أن كل دراسة تتخذ من عربيتنا الخالدة مادة لها فهي متصلة به وخادمة له إن اتصالا مباشرا أو غير مباشر؛ فالحق يكون بهدم الهدم كما يكون بإقامته سواء بسواء.

وإنه على كثرة الدراسات التي اتخذت من القرآن الكريم مادة لها إلا أنه لم تكتب الكلمة الفصل بعد؛ وكيف ذاك وقد قال تعالى في مفتتح سورة "آل عمران": "وما يعلم تأويله إلا الله"، ولولا هذا ما كتب شيء بعد الذي كتب من خرائد الأقدمين، ولعل الله تعالى يؤخر بعض مراده ليظل هذا القرآن جديدا على مرّ الأيام وتتابع الأزمان، وحتى يكون ذلك حافزا لكل من يصطفيه الله تعالى لدراسة كلامه العزيز.

وإن من إعجاز القرآن الكريم أن تجد الموضوعات المتعددة المتباينة في ظاهرها تنتظم في سورة واحدة وتنضوي تحت عنوان واحد يأخذ بمعاقدها كلها، لاسيما أن هذا التباين بين ما ظاهره موضوعات مختلفة يزول مع تدبر الآيات والتفكر في السياق الموجه لخطها الموضوعي، وأنه عند إمعان النظر في ترتيب



الموضوعات وأسلوب نظمها لتجد أن هذه الموضوعات لا تعدو إلا أن تكون موضوعات فرعية تنتظم تحت لواء موضوع رئيس، وأن أطرافها تأخذ بمجامع بعضها أخذا يمتن علائقها ويسلم إلى مقصود السورة الأعظم الذي سيقت من أجله.

وهذا عينه ما وجدته في سورة الشعراء؛ فقد تعددت مشاهدها القصصية وتتوعت قضاياها الفرعية بما كان من كل قوم من الأقوام التي اضطلعت السورة الكريمة بسرد موقفهم من أنبيائهم، لكن المستبصر لآياتها وأطرافها ليجد الرباط المتين الذي يأخذ بمعاقد مشاهدها بما يقدم النموذج المعجز في الوحدة القرآنية التي تجانست جزئياتها وتعالقت أطرافها – شأنها شأن سور القرآن الكريم بما جعلني أرتأي – وأدعو الله أن أكون موفقا فيما رأيت – أن أدرسها على أنها وحدة واحدة متجانسة اتصل أولها بآخرها اتصالا عضويا وموضوعيا جعل منها نظما قرآنيا لا يصح دراسته جزئية جزئية.

وقد تتابعت مشاهد السورة الكريمة وفق السياق الموضوعي لها تتابعا يقتضيه العقل ويطلبه البيان الأمثل؛ فالسورة الكريمة افتتحت بمشهد خاطب فيه الله تعالى نبيه صلى الله عليه وآله وسلم بشأن أهل مكة وعدم إيمانهم وقد ذيل هذا المشهد بقوله تعالى: ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَاَيَةً وَمَا كَانَ أَكْرَهُم مُّوْمِنِينَ ﴿ وَإِنَ رَبِّكَ لَهُو الْعَزِيزُ المشهد بقوله تعالى: ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَاَيَةً وَمَا كَانَ أَكْرَهُم مُوّمِنِينَ ﴿ وَإِنْ رَبِّكَ لَهُو الْعَزِيزُ المشهد بقوله تعالى: ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَاَيْمِ مُنْ الله السابقين في سرد متنابع مذيل بالقول الإلهي ذاته الذي ذيل به المشهد المحمدي، ثم عاد الخطاب في السورة الكريمة إلى النبي محمد مشتملا على وصف القرآن الكريم بأنه تنزيل من رب العالمين وأنه ليس من إفك الشياطين، ثم أمر من الله تعالى بالجهر بالدعوة، واختتمت السورة الكريمة بالحديث عن فئة من الشعراء الذين عنونت السورة باسمهم، وكل هذا في خطاب متصل لم ينقطع في أي مشهد من مشاهدها حكما ستبين الدراسة بإذن الله تعالى – وإن كانت في ظاهرها متعددة مشاهدها – كما ستبين الدراسة بإذن الله تعالى – وإن كانت في ظاهرها متعددة



القصيص.

وقد تواتر أكثر المفسرين القدماء على منهج التفسير الموضعي لآيات القرآن الكريم دون النظر إلى الوحدة الكلية للسورة الكريمة في نفسها أو الوحدة القرآنية في القرآن الكريم كله، وإن وجدت إشارات إلى ذلك عند بعضهم أثناء تفسيره إلا أنها ظلت مجرد إشارات لم ترتق إلى الإحاطة الكاملة بالسورة الواحدة من طرفيها ومجامعها أو الإحاطة بالمقاصد الكلية للقرآن الكريم، فقد انصبت جهودهم على التفسير اللغوى للمفردات وبيان المعنى العام لمقطع من الآيات الكريمات فقط دون الاهتمام بالمعنى الكلى للسورة مجتمعة وما اشتملت عليه من وحدة قرآنية فريدة، واكتفوا بالتعليق العام على السورة من حيث أسماؤها وفضلها، ثم جاء من بعد ذلك من المفسرين من اتجه نحو بيان الارتباط بين آيات السورة الواحدة وارتباط كل سورة بما يجاورها ومنهم الفيروز أبادي صاحب بصائر ذوي التمييز في لطائف الكتاب العزيز، والإمام البقاعي صاحب نظم الدرر في تتاسب الآيات والسور وعلى دربه سار الإمام الطاهر بن عاشور في التحرير والتنوير وغيرهم من متأخري المفسرين، لكن أعمالهم أيضا انحصرت في مباحث علم المناسبة وما يتصل به من بيان تعالق الآيات وتعالق السور، ولم تظهر في أعمالهم الوحدة القرآنية بالمعنى الأعم من علم المناسبة على ما سيتبين من خلال الدراسة بإذن الله تعالى.

ويعد ما قدمه قدماؤنا من تفسير لكتاب الله تعالى مجهودا وافرا وتراثا زاخرا وإضافة للمكتبة العربية والإنسانية، لكن واجب الوقت الآن يفرض على الباحثين أن ييمموا وجههم شطر تلك الدراسات التي تعنى بالاستبصار الكلي للسورة القرآنية حتى تتكامل الجهود مع قدمائنا وعسى بذلك أن نكون قد وفينا بعض ما علينا من حقوق نحو كتاب الله تعالى.

#### اختيار الدراسة:

كلما قرأت سورة الشعراء طاف بخلدي سؤال مفاده: لماذا سميت هذه السورة بهذا الاسم؟ وبعد المضي في الدراسة كان السؤال الملح عندي هو: لماذا سردت السورة الكريمة قصص هؤلاء الأنبياء خاصة دون غيرهم؟ وعليه لماذا هذا الترتيب بينها مع أنه ترتيب يخالف الترتيب الزمني لهم؟ وبعد مزيد من الدراسة كان هذا السؤال: لماذا اقتصرت كل قصة على ما تم حكيه هنا دون بقية تفاصيلها التي ذكرت في مواضع أخر؟ وما علاقة هذا القصص بالخطاب المحمدي الذي افتتحت به السورة الكريمة وفي الوقت ذاته انتهت به؟ ومن ثم جاءت هذه الدراسة محاولة للإجابة عن هذه الأسئلة.

#### سوابق الدراسة:

لا يستطيع العد أن يحصي الدراسات التي كان القرآن الكريم مادتها؛ إذ لا نعدم فرعا من فروع المعرفة على كثرتها إلا وامتدت دراساته إلى القرآن الكريم، مسترفدة إياه للوصول إلى مبتغاها، وهذه ميزة لم يشاركه فيها كتاب آخر؛ فما عرفت البشرية اهتماما مثلما عرفت من الاهتمام بكتاب ربنا عز وجل، وهو الكتاب الأوحد الذي قامت حوله دراسات عديدة سواء بتناوله كله أم بتناول جزء منه، والنظرة الفاحصة للدراسات السابقة التي عنيت بدراسة سورة الشعراء تنبئ عن افتراق هذه الدراسة نوعا ما عن أيتها؛ وذاك راجع إلى النظرة الكلية التي تبنيتها في استبصار السورة الكريمة والتدليل على ترابطها النصي لفظيا ومعنويا، بالإضافة إلى دراسة الأزمنة الخطابية في السورة ودلالات تداخلها، ثم دراسة حوارية السورة وتعالقها مع مقصدها من حيث إبلاغ الدعوة إلى أهل مكة، ثم الانتهاء بدراسة دلالة عنوانها وارتباطه بكل ما تقدم.

وكان الحرص على تحقيق هذه النظرة حافزا على الإفادة من عدة دراسات مجيدة؛ اختص أصحابها سورة الشعراء بالدراسة، أو كانت دراسات في القرآن الكريم كله وبخاصة مما يتماس مع رؤية الدراسة؛ ومن النوع الأول الدراسة التي



جاءت بعنوان: سورة الشعراء (دراسة بلاغية تحليلية)، وهي رسالة مقدمة لنيل درجة الماجستير في البلاغة إعداد/فوزية المطيري، إشراف الدكتور: محمد بن سعد الدبل، وقد عالجت هذه الرسالة السورة الكريمة معالجة بلاغية من حيث تنوع التعبير بالجمل الاسمية والفعلية عن المعنى، وأسلوب القصر والأسلوب الحكيم والالتفات والتغليب والفصل والوصل والإيجاز والإطناب وغير ذلك من أبواب البلاغة، وأهم ما أفدته منها تمثل في معالجتها للقصة القرآنية في السورة الكريمة ولو أنها كانت معالجات لكل قصة منفردة ولم تربط الدراسة بينها.

ومنه الدراسة التي جاءت بعنوان: تقنيات الزمن في قصص سورة الشعراء للدكتور: "تومان غازي حسين"، ولو أن صاحبها قصر قصص السورة على تسلية الرسول صلى الله عليه وآله وسلم فقط دون أن يربط ذلك بخطاب القرآن لأهل مكة، كما أنها درست التقنيات الزمنية في كل قصة نبوية منفصلة عن أختها دون الربط بينها جميعا، لكن هذا لا يقدح في تمثيلها للخط البياني الزمني لكل قصة من قصص السورة الكريمة بكل دقة.

ومن النوع الثاني الدراسة التي عنونت بالوحدة الموضوعية للسورة القرآنية للدكتور "رياض عميراوي"، وقد عالجت هذه الدراسة ماهية التفسير الموضوعي وألوانه من حيث تتبع اللفظة القرآنية، أو بيان الوحدة الموضوعية للسورة القرآنية، أو التفسير الموضوعي للقرآن متكاملا، كما أنها قامت ببيان ماهية الوحدة الموضوعية ومدى أهميتها للسورة القرآنية، وهي دراسة تعد عالمة على دراسة الدكتور "مصطفى مسلم" والتي عنوانها: مباحث في التفسير الموضوعي، الذي استودعها رؤيته في المنهج العلمي للدراسة الموضوعية وأتي فيها بكل ما جاء في دراسة الدكتور "رياض" بإفاضة ممنهجة وتطبيق عملي على سورة "الكهف".

ومنه أيضا الدراسة التي جاءت بعنوان: "دلالة التركيب في القرآن الكريم (مفهومها وحجيتها ونماذج من تطبيقاتها) إعداد الدكتور / محمد ولد سيدي عبد القادر، والتي عنيت ببيان دلالة التركيب فأفدت منها إفادات

مجيدة ساعدتني في الربط بين سورة الشعراء وبقية سور القرآن الكريم، وكان هذا معينا على فهم نظام القصة في القرآن الكريم، مما ساعد على بيان خصوصية كل موضع مع مقصود الخطاب في السورة، كما أن دلالة التركيب هذه تنفي شبهة التكرار التي يلوكوها من لا يحسنون العربية ولا يحسنون تدبر القرآن الكريم.

ومنه الدراسة التي جاءت بعنوان: "الوحدة الموضوعية في السورة المتعددة القضايا في التفسير الإذاعي للدكتور محمد عبدالله دراز" إعداد الباحثة "دعاء محمد رياض أبو زيد"، وقد قامت الباحثة بتتبع المصطلحات التي تكافئ "الوحدة الموضوعية" عند أصحابها، ثم تفصيل الحديث عن أسباب اهتمام الدكتور دراز بقضية الوحدة الموضوعية داخل السورة المتعددة القضايا، وبيان انفراد كتاب الله عن غيره من الكتب في طريقة جمعه، ثم الاستقرار على أن الوحدة الموضوعية نشأة إلهية، ثم قامت الباحثة بمناقشة أسباب إنكار العلماء للوحدة الموضوعية، والرد عليهم بالأدلة من خلال رؤية الدكتور دراز.

### منهج الدراسة:

إن الدراسة التي مادتها سورة من القرآن الكريم لها منهج خاص يأخذ خطواته أول ما يأخذ من كتب التفسير حتى تتضح المعاني الأولية للآيات الكريمات؛ لذا فإنني بدأت بكتب التفسير المتنوعة وبخاصة تفسير "التحرير والتتوير" للإمام "الطاهر بن عاشور" وتفسير "روح المعاني" للإمام "الآلوسي" ودراسة "النبأ العظيم" للإمام "محمد عبدالله دراز"، ثم اعتمدت المنهج الفني طريقا للتناول الأدبي بهدف الوصول إلى الدوال اللفظية والمعنوية التي تحقق رؤية البحث، ولدراسة الأزمنة الخطابية للسورة، وكذلك لدراسة الحوارية في السورة الكريمة، وانتهاء بدراسة العنوان ودلالاته الفنية.

#### مسار الدراسة:

وقد جاءت هذه الدراسة في مقدمة جاء فيها سبب اختياري لدراسة سورة الشعراء، وعرض للدراسات السابقة المتعلقة بالموضوع، مع بيان موجز لكل دراسة، وشرح للمنهج الذي سرت عليه في دراستي، ثم توطئة صدرتها بالحديث عن الوحدة القرآنية، وأربعة مباحث جاء الأول منهما بعنوان: الترابط النصى بجزئيه؛ دوال السبك اللفظى والحبك المعنوى وتحدثت فيهما عن الآيات الدوال التي مثلت رباطا لفظيا ومعنويا بين أجزاء السورة، وجاء المبحث الثاني بعنوان: أزمنة الخطاب في السورة، وتحدثت فيه الأزمنة الثلاثة التي قام عليها الخطاب في السورة الكريمة، وجاء المبحث الثالث بعنوان: الحوارية في السورة الكريمة وتحدثت فيه عن أنواع الحوار التي قامت عليها قصص الأنبياء في السورة الكريمة بالإضافة إلى الحوار المحمدي الذي هيمن على السورة من أولها إلى آخرها، وأنهيت المباحث بمبحث: التناسب وتكون من أربعة أجزاء؛ أولها نهض بدراسة تعالق العنوان مع موضوع السورة من حيث علاقة الشعراء بالقرآن الكريم وعلاقة قصص الأنبياء بالخطاب المكي، وثانيها نهض بدراسة تناسب السورة الكريمة في نفسها من حيث ترابط أولها بآخرها، وثالثها اضطلع بدراسة تناسب السورة في موضعها من حيث ارتباطها بما قبلها وما بعدها مصحفيا ونزوليا، ورابعها عقد الصلة بين سورة الشعراء وسورة الفاتحة، ثم خاتمة وبها أهم نتائج البحث، وثبت بالمصادر والمراجع.

ويعد.. فالله أسأل أن يجعل هذا العمل سهمة في خدمة كتابه العزيز وأن يتقبله خالصا لوجهه الكريم، وصلى الله على سيدنا ومولانا محمد وعلى آله وصحبه وجميع المسلمين.

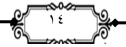
### توطئة:

لعل من أفضل ما قيل في مصطلح: الوحدة هو ما أورده الإمام "الزركشي" في إلماحه إلى تعدد تعاريفها ومحدداتها: "أن الوحدة تطلق ويراد بها النوعية ومنه قوله صلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: "إنما نحن وبنو عبد المطلب شيء واحد" وتطلق ويراد بها العدد نحو: "إنما زيد رجل واحد"(۱)، والمعنى الأول يليق بمادة الدراسة من حيث دلالتها هذه؛ إذ حينما ننظمها في تركيب: "الوحدة القرآنية" نكون قد أردنا جنسا خاصا من الاتحاد وهو الاتحاد في البناء القرآني الذي يغاير الاتحاد في أي أسلوب آخر.

#### لماذا الوحدة القرآنية؟

للإجابة عن هذا السؤال لابد أن نعلم أن المصطلحات التي صكها أصحاب التفاسير في تفاسيرهم أو جاء بها أصحاب الدراسات التي عنيت بمفهوم الاتصال الموضوعي والعضوي للسورة القرآنية متعددة؛ وكثرت بتعددها تعاريفها، ولعل من أهم هذه التعاريف ما قدمه الإمام "محمد عبدالله دراز " في حديثه عن الكثرة والوحدة إذ يقول: "هذا الذي حدثناك عن عظمة الثروة المعنوية في أسلوب القرآن الكريم على وجازة لفظه يضاف إليه أمر آخر هو زينة تلك الثروة وجمالها، ذلك هو تناسق أوضاعها، وائتلاف عناصرها، وأخذ بعضها بحجز بعض، حتى إنها لتنتظم منها وحدة محكمة لا انفصام لها"(١)، فقد بين رحمه الله تعالى حقيقة الوحدة المحكمة من حيث تآلفها من جزئيات فرعية متضامة متناسبة، وقد عرفها الدكتور "محمد محمود حجازي" في رسالته "الوحدة الموضوعية في القرآن الكريم"

<sup>(</sup>٢) النبأ العظيم، ص١٨٠.



<sup>(</sup>۱) البرهان في علوم القرآن، الزركشي، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، دار إحياء الكتب العربية عيسى البابى الحلبي وشركائه، الطبعة الأولى ، ١٣٧٦ هـ - ١٩٥٧ م، ج٢ ص ٤٣٤.

إذ يقول: "وأما الوحدة الموضوعية في القرآن الكريم فالمراد منها: البحث عن القضايا الخاصة التي عرض لها القرآن الكريم في سوره المختلفة ليظهر ما فيها من معان خاصة تتعلق بالموضوع العام الذي نبحثه لنحقق الهدف وهو الوحدة الموضوعية في القرآن الكريم"(۱)، وأما جاحظ القرن العشرين "مصطفى صادق الرافعي" فقد أطلق عليها "روح التركيب" إذ يقول: "وهذه الروح التي أومأنا إليها، (روح التركيب)، لم تعرف قط في كلام عربي غير القرآن، وبها انفرد نظمه وخرج مما يطيقه الناس...، ولولا تلك الروح لخرج أجزاء متفاوتة، على مقدار ما بين هذه المعاني ومواقعها في النفوس"(۱)، وهذا اصطلاح نابع من أسلوب الرافعي الأدبي لكنه أراه غير مناسب لوصف القرآن الذي هو كلام الله تعالى، فتشخيص التركيب لا يليق بمقام كلام الله عز وجل، كما أنه غير معبر عن المعنى الدقيق للوحدة الموضوعية المقصودة؛ إذ خلا من لفظة الاتحاد التي هي مقصود الحدبث هنا.

وقد أوردت الباحثة "دعاء محمد رياض أبو زيد" في دراستها الموسومة "بالوحدة الموضوعية في السورة المتعددة القضايا في التفسير الإذاعي للدكتور محمد عبدالله دراز " عدة مصطلحات عبر بها أصحابها عن الوحدة الموضوعية في القرآن الكريم؛ "فهي الوحدة البنائية عند طه جابر العلواني، وهي الوحدة الكمية عند مالك بن نبي، وهي روح التركيب عند الرافعي، وهي الوحدة القرآنية عند سعيد حوى"(")، وهذا المصطلح الأخير هو ما اعتمدته عنوانا لدراستي وعنه عند سعيد حوى"(")، وهذا المصطلح الأخير هو ما اعتمدته عنوانا لدراستي وعنه

<sup>(</sup>۱) الوحدة الموضوعية في القرآن الكريم، محمد محمود حجازي، مطبعة المدني القاهرة، ۱۳۹۰ه ١٩٧٠م ص٣٣ وما تلبها.

<sup>(</sup>٢) إعجاز القرآن والبلاغة النبوية، مصطفى صادق الرافعي، المكتبة العصرية بيروت، الطبعة الثالثة ١٤٢٤ه ٢٠٠٣م، ص٢٠١.

<sup>(</sup>٣) ينظر: الوحدة الموضوعية في السورة المتعددة القضايا في التفسير الإذاعي للدكتور محمد

يقول صاحبه: "وهذا المصنف التفسيري غني عن القول بأن فيه من الجديد الكثير، فإنه قد تفرد بأشياء لم يسبق إليها، خاصة مسألة تقديم أول نظرية متكاملة عن الوحدة القرآنية في القرآن الكريم"(۱)، فقد رأيت أن هذا المصطلح يؤدي معنى التكامل – المراد هنا – منسوبا إلى القرآن وهذا مزيد اختصاص له، ويكون بهذا مصطلحا خاصا بالقرآن الكريم لا يطلق على غيره، على عكس مصطلح "الوحدة الموضوعية" أو غيره من المصطلحات التي قد تطلق على أي نص متى تحقق فيه ضوابطها.

وينماز هذا المصطلح من وجود لفظة: "القرآنية" التي تؤدي وظيفة النعت الذي يضيف إلى منعوته: "الوحدة" على معناها النوعي كل خصائص القرآن الكريم من حيث الإعجاز والتقديس وإحكام السبك وتلاحم المعنى ونغمية الجرس وغير ذلك من خصائص القرآن الكريم.

ويمكن التعريف بالوحدة القرآنية في ضوء ما تقدم بأنها تعني الارتباط الموضوعي والعضوي الذي يجمع بين المحاور الفرعية التي بنيت عليها السورة الكريمة؛ وذلك من حيث ترابط آياتها لفظيا ومعنويا ونغميا، وبيان الدوال اللفظية والمعنوية التي قامت عليها السورة، وترابط الخطاب فيها مع موضوعها الرئيس، وتعالق مقدمتها بخاتمتها لتكوّن كلاً واحدا، وانضواء كل هذا تحت عنوان جامع يأخذ بمعاقدها؛ فالسورة الواحدة وإن تعددت أزمنة نزولها وأماكنه لها رباط يجمع بينها وهذا الرباط هو مظهر الوحدة القرآنية في السورة، كما أن هذه الوحدة القرآنية تمتد لتوضح صلة السورة مع مجاورتيها مصحفيا ونزوليا، كما تمتد لتبين

<sup>(</sup>١) تفسير الأساس، سعيد حوى، دار السالم - القاهرة، ط السادسة. ١٤٢٤ هـ، ج١ ص٦٠.



<sup>=</sup> 

عبدالله دراز ، دعاء محمد رياض أبو زيد، مجلة كلية التربية - جامعة عين شمس، العدد الرابع والعشرون (الجزء الثاني) ٢٠١١م، ص١٢٢ وما بعدها.

ارتباطها بأم الكتاب وفاتحة القرآن الكريم.

ويتضح مما سبق الفرق بين الوحدة القرآنية بمعناها الفائت وعلم المناسبة الذي اقتصر تعريفه عند القدماء على مجرد ارتباط الآيات ببعضها معنويا يقول صاحب البرهان: "والذي ينبغي في كل آية أن يبحث أول كل شيء عن كونها مكملة لما قبلها أو مستقلة ثم المستقلة ما وجه مناسبتها لما قبلها? ففي ذلك علم جم وهكذا في السور يطلب وجه اتصالها بما قبلها وما سيقت له"(۱) ، بل إننا نجد عند القدماء من لا يشترط ذلك: "قال الشيخ عز الدين بن عبد السلام المناسبة علم حسن ولكن يشترط في حسن ارتباط الكلام أن يقع في أمر متحد مرتبط أوله بآخره فإن وقع على أسباب مختلفة لم يشترط فيه ارتباط أحدهما بالآخر ، ومن ربط ذلك فهو متكلف بما لا يقدر عليه إلا برباط ركيك يصان عنه حسن الحديث فضلا عن أحسنه"(۱)، وبهذا نرى أن علم المناسبة اقتصر عندهم على مجرد الربط بين الآيات من حيث المعنى، وعلى هذا تكون الوحدة القرآنية أعم وأشمل من مصطلح علم المناسبة؛ إذ هي تبحث فيما هو أعمق من ذلك وأدق معنى وأشمل ارتباطا لتقدم المقصود الكلي للسورة الكريمة وتظهر الرباط بين موضوعاتها وقضاياها التي تباينت وتغايرت في ظاهرها، وبيان دوالها وصلتها في نفسها أو مع مجاورتيها أو مع فاتحة الكتاب العزيز .

ولأهمية هذا الوحدة في تناول كتاب ربنا العزيز غدا من الواجب علينا وقد كثرت التفاسير القرآنية الموضعية أن نلتفت إلى مثل هذه التفاسير التي تعنى بإظهار الوحدة القرآنية والعمل على ربط الموضوعات الفرعية لتتضح الموضوعات الرئيسة، فإن هذا أعم نفعا وأكثر خدمة لكتاب ربنا عز وجل، وعن

<sup>(</sup>۲) البرهان ج۱ ص۳۷.



<sup>(</sup>١) البرهان ج١ ص٣٧.

هذا يقول الدكتور "محمد محمود حجازي": "إن من يغرق النظر في الآيات على أنها منفصلة تماما عن غيرها ولم ينظر نظرة إجمالية عامة في السورة، وفي هدفها العام لم على يحصل له إلا فهم ظواهر الألفاظ بحسب الوضع اللغوي فقط، لا بحسب المقصود الأعلى للمتكلم"(۱)، ثم تطور في شرح المصطلح إلى أن قال: "السورة الواحدة وحدة كاملة لها هدف واحد قد يستتبع أغراضا مختلفة غالبا، والسورة الواحدة لها طابع خاص في اللفظ والسياق والفواصل وختام الآيات ولها في الوصول إلى هدفها طرق خاصة، وكل موضوع ذكر في السورة سواء كان قصة أم غيرها فهو مناسب كل المناسبة للسورة ولابد منه"(۱)، وهو كلام نفيس استخلصه صاحبه من أقوال من سبقه، وبهذا تتفتح أمامنا الآفاق القرآنية ونخلص إلى ما وراء المعاني الأولية لنصل إلى رؤية أعمق ومعنى أشمل.

ويؤيد هذه الرؤية ما رآه الإمام "محمد عبدالله دراز" في "النبأ العظيم" إذ يقول: "السياسة الرشيدة في دراسة النسق القرآني نقضي بأن يكون هذا النحو من الدرس هو الخطوة الأولى فيه، فلا يتقدم الناظر إلى البحث في الصلات الموضعية بين جزء جزء منه، وهي تلك الصلات المبثوثة في مثاني الآيات ومطالعها ومقاطعها إلا بعد أن يحكم النظر في السورة كلها بإحصاء أجزائها وضبط مقاصدها على وجه يكون له معوانا على السير في تلك التفاصيل عن بينة"(")، وهو رأي استنبطه أيضا من كلام الأئمة السابقين ولخصه بقوله: "إن السورة مهما تعددت قضاياها فهي كلام واحد يتعلق آخره بأوله وأوله بآخره، ويترامى بجملته إلى غرض واحد، كما تتعلق الجمل بعضها ببعض في القضية

<sup>(</sup>٣) النبأ العظيم نظرات جديدة في القرآن، د محمد عبدالله دراز، تخريج عبدالحميد الدخاخني، دار طيبة للنشر والتوزيع الرياض، الطبعة الثانية ٢٠٠١هـ ٢٠٠٠م، ص١٩٩.



<sup>(</sup>١) الوحدة الموضوعية في القرآن الكريم ، محمد محمود حجازي ص٤٨.

<sup>(</sup>٢) الوحدة الموضوعية في القرآن الكريم، ص٥٦ وما تليها.

الواحدة، وانه لا غنى لمتفهم نظم السورة عن استيفاء النظر في جميعها، كما لا غنى عن ذلك في أجزاء القضية "(١)، وأطبقت على ذلك القاعدة الخامسة من قواعد التدبر الأمثل لكتاب الله عز وجل ونصها: "مهما أمكن جمع التفسيرات الجزئية في معنى كليّ فهو الأولى بأن يكون منهج المتدبر لكتاب الله"(١)، وأرشدت إلى المضى في تبنى هذه النظرة الكلية التي هي أولى من النظرات الجزئية، وكان كل ما تقدم من آراء تعزيزا لرؤيتي التي قامت عليها دراستي، وزادتني قناعة في المضي.

(١) النبأ العظيم، ص١٩٩.

<sup>(</sup>٢) قواعد الندبر الأمثل لكتاب الله عز وجل تأملات، عبدالرحمن حسن حبنكة الميداني، دار القلم دمشق، الطبعة الأولى ١٤٠٠ه ١٩٨٠م، ص٢٦.



## المبحث الأول: الترابط النصى:

انتظمت سورة الشعراء في هندستها اللفظية على ثلاثة مقاطع متضامة تمثل وحدة واحدة متجانسة تظهر الوحدة القرآنية للسورة الكريمة في أتم تلاحمها وأنصع بيانها؛ فيحكي المقطع الأول منها عرض قضية الإيمان على مشركي مكة، ويمثل المقطع الثاني منها الإشهاد عليهم بعرض مشاهد الأنبياء السابقين مع أقوامهم وبيان إنجاء الله تعالى لمؤمنهم، وجزائه تعالى لمعاندهم، ويعود المقطع الثالث منها إلى الحديث عن دعوة نبينا الكريم صلى الله عليه وآله وسلم وموقف أهل مكة منه، ويبوح بهذه الرؤية التناغم النصي الذي يظهر في مكررات السورة اللفظية والأسلوبية والنغمية، والحبك المعنوي الكلي للسورة الكريمة، وامتداد حواريتها التي اشتملت السورة من أطرافها، ثم عنوانها الذي أخذ بمجامع هذه الثلاث السابقة وغدا دالة اختزنت جزئيات السورة الكريمة.

وإن المستبصر لكلية السورة لا لجزئياتها ليجد ثمة أدلة عديدة على هذه الرؤية، منها الأدلة اللفظية والأدلة المعنوية مما يوحي بعمومية نفع الاستبصار الكلي للسورة الكريمة عنه من استبصارها جزئية جزئية، إذ يجد الناظر أن المكررات اللفظية والتركيبة التي انتظمت السورة ومثلت رباطا بين أطرافها جعلت السورة وحدة فريدة في تركيبها المعنوي وانسجامها النغمي، وهذه المكررات أطلق عليها الأستاذ الدكتور "محمود توفيق": "لوازم معاقد المعاني الكلية"(۱)، كما أطلق عليها الأستاذ الدكتور "كاظم الظواهري" اسم: "الدوال جمع دالة"(۲)، وأرى أن المصطلح الثاني أعم في المعنى والوظيفة؛ "فالدوال أبنية أسلوبية تتشر بنظام

<sup>(</sup>٢) الدوال وأثرها في إحكام بناء النص القرآني وتكامله، كاظم الظواهري، حولية كلية الدراسات الإسلامية والعربية بالسادات، العدد الأول ١٤٤٣ه ٢٠٢١م، ص٨.



<sup>(</sup>۱) العزفُ على أنوار الذِّكر معالم الطريق إلى فقه المعنى القرآنيّ في سياق السورة، محمود توفيق محمد سعد، الطبعة الأولى، ١٤٢٤ه ٢٠٠٤م، ص٤٠.

دقيق مقصود في أرجاء النص تؤدي وظائف عدة في توجيه المتلقي لإدراك خط سير الأفكار في تسلسلها المنطقي المؤدي لتحقيق تصور متكامل لبناء النص والهدف الذي يرمي إليه"(۱)، وهي هنا في سورة "الشعراء" قد آتت أكلها على أكمل وجه؛ إذ عملت على تلاحم أطراف السورة وأسهمت في تحقيق المعنى الكلي المرتبط بمقصود السورة.

ويقول الدكتور "محمود توفيق" عن هذه اللوازم المتكررة: "يكون في بعض سور القرآن الكريم إعادة بعض الجمل أو الأنماط التركيبية الجزئية على نهج متميّز لا يكون في غيرها، ومثل هذا فيه دلالة على اعتناء السُّورة بما يتضمنه هذا العنصر التركيبيّ المصرف أو المكرّر فيها، لما له من مزيد اعتلاق بمضمونها وسياقها الكليّ ومقصودها الأعظم"(")، وهكذا يتضح أن هذه الدوال لها دور مهم في تمتين العلائق الجزئية وانتظامها في نمط الدلالة الكلية للسورة، وهذا يرشح رؤية البحث التي تنظر إلى السورة بوصفها وحدة واحدة ذات أزمنة خطابية متعددة تنهض بعرض قضية الإيمان على قريش بدءا من الإعلام بالإسلام وانتهاء بالمصير المنتظر لكل فريق، وإن أي تقسيم لها أو فصل بين وحداتها يفقدها هذا الترابط النصي الذي هي عليه، وفيما يأتي تفصيل لنمطي الترابط النصى:

## أولا: دوال السبك اللفظي:

انمازت الآيات الكريمات في سورة الشعراء من نغمية جرسها، وائتلاف أصواتها، وهذا يرجع أول ما يرجع إلى دوالها اللفظية المتكررة التي نهضت بهذا الدور، ومن هذه الدوال الآيتان: ﴿ إِنَّ فِ ذَلِكَ لَاكِنَةً وَمَا كَانَ أَكْثَرُهُمْ مُّوْمِنِينَ ﴿ وَإِنَّ رَبِّكَ

<sup>(</sup>٢) العزف على أنوار الذكر ص١٢٢.



<sup>(</sup>۱) نفسه ص۱۰.

لَهُوَ ٱلْعَزِيزُ ٱلرَّحِيمُ (١٠) ﴾ اللتان تمثلان دالة من دوال التماسك النصبي لمشاهد الأنبياء وربطها بمشهد سيدنا محمد - صلى الله عليه وآله وسلم- مع قومه؛ إذ ختم بها المشهد الأول المفتتح للسورة الكريمة والمخبر عن إنكار المشركين لدعوة رسولنا الكريم، ثم ختم بها كل خبر من أخبار الأنبياء السابقين سادتي: "موسى، وابراهيم، ونوح، وهود، وصالح، ولوط، وشعيب" عليهم السلام، مما يرشح أن هذه القصص ما جاءت هنا في معرض إبلاغ الدعوة لقريش إلا تأكيدا على رسم الصورة الماضية متضمنة عرض القضية ورد المعروض عليهم، مشفوعا ذلك كله بالنصّ على الإنجاء لمن آمن وبيان العقاب الذي حل بالمنكر منهم، حتى يكون ذلك بشرى لمن يؤمن من قريش وانذارا وتنبيها لمن يعاند منهم، فالإنجاء سيكون لمن آمن كما حدث للمؤمنين قبلهم، والعاقبة الوخيمة ستكون لمن عاند مثلما نالت تلك العاقبة من أنكر قبلهم، ويقول صاحب التحرير متحدثا عن سبب نزول سورة الشعراء الكريمة: "وأحسب أنها نزلت إثر طلب المشركين أن يأتيهم الرسول بخوارق ، فافتتحت بتسلية النبي (صلى الله عليه وسلم) وتثبيتا له ورباطة لجأشه بأن ما يلاقيه من قومه هو سنة الرسل من قبله مع أقوامهم مثل موسى وإبراهيم ونوح وهود وصالح ولوط وشعيب؛ ولذلك ختم كل استدلال جيء به على المشركين المكذّبين بتذييل واحد هو قوله: ﴿ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَآيَةً وَمَا كَانَ أَكْثَرُهُم مُّوْمِنِينَ الشعراء: ١٩١، ١٩١) تسجيلًا عليهم بأن ﴿ وَ الشعراء: ١٩١، ١٩١) تسجيلًا عليهم بأن آيات الوحدانية وصدق الرسل عديدة كافية لمن يتطلب الحق ولكن أكثر المشركين لا يؤمنون وأن الله عزيز قادر على أن ينزل بهم العذاب وأنه رحيم برسله فناصرهم على أعدائهم"(١).

<sup>(</sup>۱) التحرير والتنوير.، الشيخ محمد الطاهر بن عاشور، دار سحنون للنشر والتوزيع - تونس - ۱۹۹۷ م ج۱۹ ص ۹۱.



#### كاف الخطاب:

كما أن كاف الخطاب في قوله تعالى: "ربك" هي خطاب واحد متكرر للرسول محمد صلى الله عليه وسلم فهو المنوط بالحكي؛ لذا فإن استبصار هذه اللفظة في موقعها المتكرر مع كل حكاية يرشدنا إلى ترابط الحكايات كلها مع الحكاية الأولى التي افتتحت بها السورة الكريمة، وبهذا تكون هاتان الآيتان رباطا بين خطاب قريش وخطاب الأمم السابقة، كما أن هاتين الآيتين فريدة من الفرائد التي اختصت بها سورة الشعراء؛ إذ لم يرد هذا التركيب في غيرها من سور القرآن الكريم مما يدل على قيمة هذه الدالة اللفظية في مواضعها ووظيفتها من حيث الربط اللفظي والمعنوى في السورة الكريمة.

#### تكرار الأمر بالتقوى:

كما تمثل الآيتان: ﴿ كُذَبَتْ قَوْمُ نُحِي الْمُرْسَلِينَ ﴿ إِذْ قَالَ لَمُمْ اَخُوهُمْ نُحُ الْاَنْيَاء في كل مرة وباستثناء كلمة "أخوهم" من المرة الخامسة؛ دالة تماسك نصبي بين مشاهد الأنبياء في هذه السورة، ومع أن المرسل لكل قوم هو رسول واحد في كل مشهد مفتتح بهذه الآية إلا أن الآية عبرت بكلمة "المرسلين" جمعا، وهذا تأكيد لمقصد السورة الكريمة وهو أن رسالة الله على اختلاف أزمانها وأماكنها هي رسالة واحدة، يقول تعالى: ﴿ إِنَّ الدِّينَ عِندَ اللهِ اللهِ المكذبين لهم تشابهت قلوبهم في الإنكار والتكذيب، وعليه فإن المكذب للواحد مكذب للكل، ومكذب لأصل القضية وهي قضية الإيمان بالله؛ ولهذا امتذح الله تعالى أمة حبيبه محمد -صلى الله عليه وآله وسلم- بأنهم ولهذا امتذح الله تعالى أمة حبيبه محمد -صلى الله عليه وآله وسلم- بأنهم على بألمَّ ومُكْتِكِيهِ وَمُكْتِكِيهِ وَلَلْمُومِ وَمُكْتِكِيهِ وَلَلْمُومِ وَمُكَتِكِيهِ وَاللّه وسلم- بأنهم ولمنون بكل الأنبياء فيقول تعالى: ﴿ ءَامَنَ الرَّسُولُ بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْهِ مِن رَبِّهِ وَاللّهُ سَعِمْنَا وَأَلْمُونُ مُنْ كُلُولًا مَن وكذا مما يدل على اتحاد دعوة عَامَنَ وَلِيَكَ الْمَصِيدُ هَى إلله وكذا مما يدل على اتحاد دعوة عوم اتحاد دعوة عوا الله وكالك رَبّن وَإِيّك المَصِيدُ هَى ﴿ (البقرة: ٢٨٥)، وكذا مما يدل على اتحاد دعوة

الأنبياء وهو كثير في القرآن الكريم - قوله تعالى في سورة إبراهيم بعد ذكر الأمم إجمالا: ﴿ قَالَتُ رُسُلُهُمْ أَفِي اللّهِ شَكُ فَاطِرِ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ يَدْعُوكُمْ لِيَغْفِرَ اللّهُم عِن ذُنُوبِكُمْ وَيُؤخِركُمْ إِلَى أَجَلِ مُسمَّى قَالُوا إِنْ أَنتُمْ إِلَا بَشَرُ مِثْلُنَا تُرِيدُونَ لَكُمُ مِن ذُنُوبِكُمْ وَيُؤخِركُمْ إِلَى أَجَلِ مُسمّى قَالُوا إِنْ أَنتُمْ إِلَا بَشَرُ مِثْلُنَا تُرِيدُونَ أَن تَصُدُّونَا عَمَاكانَ يَعْبُدُ عَابَاؤُنَا فَأَتُونَا بِسُلُطَنِ مُبِينٍ ﴾ (إبراهيم: ١٠)؛ فالنداء واحد من مجموع الرسل "قالت لهم رسلهم" والرد المكذب واحد من جميع معاندي الأمم "قالوا إن أنتم إلا بشر مثلنا".

وجاء تكرار الآية الكريمة: "فَاتَّقُوا اللَّهَ وَأَطِيعُونِ" ثماني مرات مع مشاهد خمسة أنبياء: نوح، وهود، وصالح، ولوط، وشعيب، ليؤكد اتحاد أمر الأنبياء جميعا لأقوامهم بذات الأمرين: التقوى والطاعة، وهذا الأمر يمثل نوعا من الأساس الحواري الذي ينبنى عليه خطاب الأنبياء لأقوامهم.

## عدم سؤال الأجر:

ومن هذه الدوال اللفظية تكرار الآية الكريمة: ﴿ وَمَا اَسْعَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ اَجْرٍ إِنْ الْجَلِيمِينَ ﴾ خمس مرات، لتؤكد اتحاد موقف الأنبياء من أقوامهم حين لا يسألونهم أجرا على هدايتهم، وتلك القولة الكريمة تطابقت مع قولة نبينا محمد صلى الله عليه وآله وسلم لقومه: ﴿ قُلْ مَا سَأَلْتُكُمْ مِّنَ أَجْرٍ فَهُولَكُمْ آَنِ أَجْرِي إِلَا عَلَى الله عليه وآله وسلم لقومه: ﴿ قُلْ مَا سَأَلْتُكُمْ مِّنَ أَجْرٍ فَهُولَكُمْ آَنِ أَجْرِي إِلَا عَلَى الله عليه وآله وسلم لقومه: ﴿ قُلْ مَا سَأَلْتُكُمْ مِّنَ العلاقة أيضا بين خطاب النبي صلى الله عليه وآله وسلم.

### تكرار الألفاظ:

ومن التكرار النصبي الألفاظ المفردة في كل مشهد من مشاهد السورة الكريمة؛ ففعل القول تكرر خمسين مرة، والفعل "كذب" تكرر على مدار السورة عشر مرات عبر المشاهد المتتابعة، والظرف "إذ" المقترن بالفعل الماضي "قال" تكرر ست مرات، وكل هذا يوثق العلاقة بين الآيات ويظهر حوارية السورة الكريمة، كما أنه يزيد من التماسك المنشود.

#### اتفاق الفواصل:

ومما يرشح التماسك النصبي أيضا اتفاق نهايات الآيات "الفواصل"، وإن كان هذا سمة عامة في سور القرآن الكريم إلا أنه هنا في هذه السورة له مذاق خاص؛ إذ جاءت الفاصلة على حرف النون في أربع وتسعين ومائة آية بنسبة ٤٠٥٨% من آيات السورة الكريمة، وجاءت على حرف الميم في ثلاثين آية أي بنسبة ١٣٠٣%، وجاءت على حرف اللام في ثلاث آيات أي بنسبة ١٣٠٣%، وهذا يوضح مدى الترابط اللفظي والنغمي للآيات الكريمات.

#### العودة إلى الحاضر:

ومن التماسك النصبي في سورة الشعراء قراءة الخطاب في قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ نَادَىٰ رَبُّكَ مُوسَىٰ أَنِ اُلْقِامَ الظّلِمِينَ ﴿ وَوَذْ مَا وَمَوْنَ أَلَا يَنْقُونَ ﴿ وَإِذْ نَادَىٰ رَبُّكَ مُوسَىٰ أَنِ الْقَوْمَ الظّلِمِينَ ﴿ وَقَرْمَ فِرْعَوْنَ أَلَا يَنْقُونَ ﴾ "ققد قدرأ عبدالله بن مسلم بن يسار وشفيق بن سلمة وحماد ابن سلمة وأبوقلابة بتاء الخطاب، وقراءة الخطاب على طريقة الالتفات إليهم وجبههم وضرب وجوههم بالإنكار والغضب عليهم وإجراء ذلك في تكليم المرسل إليهم في معنى إجرائه بحضرتهم وإلقائه في مسامعهم لأنه مبلغه ومنهيه وناشره بين الناس فلا يضر كونهم غيبا حقيقة في وقت المناجاة وفيه مزيد حث على التقوى لمن تدبر وتأمل (۱)، فالخطاب هنا يكون موجها لكفار قريش في أثناء ذكر مشهد سيدنا موسى عليه السلام إلى خطاب كفار قريش لمما يدل على التماسك الشديد الفظا ومعنى بين آيات مشهد سيدنا موسى وآيات مشهد سيدنا محمد صلى الله عليه وآله وسلم مع قومه.

<sup>(</sup>۱) روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني، محمود الآلوسي أبو الفضل، دار احياء التراث العربي – بيروت ج١٩ص ٦٤.

#### رب العالمين:

ومن الترابط اللفظي بين آيات السورة الكريمة تركيب "رب العالمين" الذي تكرر إحدى عشرة مرة، فقد جاء على لسان: "موسى، وفرعون، والسحرة، وإبراهيم، ونوح، وهود، وصالح، ولوط، وشعيب، ووصف للقرآن الكريم"، مما يدل على اتحاد سياق السورة الكريمة واتحاد دعوة الأنبياء الموجهة لرب العالمين. ثانيا: الحبك المعنوى:

يأتي التكامل العضوي بين جزئيات السورة الكريمة ليقدم الحبك المعنوي في أتم صوره وأوضح مقاصده، ومن هذا التكامل العضوي هنا ما تقدمه دلالة التركيب() بين الآيات هنا والآيات في سورتي الصافات والقمر من حيث تكرار آيتي التنييل المعقبتان لكل مشهد وهما هنا: ﴿ إِنَ فِ ذَلِكَ لَاَيةً وَمَاكَانَ أَكُرُهُم مُؤْمِنِينَ آيتي التنييل المعقبتان لكل مشهد وهما هنا: ﴿ إِنَ فِ ذَلِكَ لَاَيةً وَمَاكَانَ أَكُرُهُم مُؤْمِنِينَ لَيْ وَالنّرَيكَ لَهُو الْحَرِيمُ اللّهِ وقد ذكرتا ابتداء قبل ذكر مشاهد الأنبياء السابقين ثم عقب بها كل مشهد، لكن الآية المعقبة في الصافات: "إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا اللّهُ وَمِنِينَ" والآية المعقبة في سورة القمر "وَلَقَد تَرَكْنَاهَا آيَةً فَهَلْ مِن مُدَّكِرٍ "لم تذكرا إلا بعد ذكر مشهد سيدنا نوح عليه السلام، وهذا يفيد بأن مشاهد الأنبياء السابقين هنا ليست هي الفاتحة لقصص الأنبياء كما هو الحال في سورتي الصافات وليس والقمر، بل إن مشهد سيدنا محمد مع قومه هو الفاتح هنا لقصص الأنبياء وليس

<sup>(</sup>۱) ويقصد بدلالة التركيب هنا: "ضم نص إلى نص آخر متعلق به فيفهم من اقترانه به قدرا زائدا على ذلك اللفظ بمفرده" ينظر في ذلك: إعلام الموقعين عن رب العالمين، ابن القيم الجوزية المتوفى سنة (٧٥١هـ) تحقيق: محمد عبد السلام إبراهيم، ط: دار الكتب العلمية – بيروت، ط١ ،١٤١١هـ – ١٩٩١م، ج١ ص٢٦٧، وقد قدمت دراسة الدكتور "محمد ولد سيدي عبد القادر" التي بعنوان: دلالة التركيب في القرآن الكريم (مفهومها – وحجيتها – ونماذج من تطبيقاتها) مجموعة تعاريف لدلالة التركيب وبيان أهميتها في فهم النص القرآني، ينظر ص١٦٨ وما بعدها من هذه الدراسة.



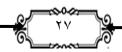
مشهد سيدنا موسى، مما يدل على الترابط العضوي بين مشهد سيدنا محمد والمشاهد اللاحقة له في السورة الكريمة، ومما يرشح ذلك أيضا الخطاب الإلهي في خواتيم السورة: "وَتَوَكَّلْ عَلَى الْعَزِيزِ الرَّحِيمِ" فالخطاب هنا بالاسمين الكريمين ذاتهما اللذين استعملهما القرآن الكريم في سرد مشاهد الأنبياء السابقين عليهم السلام، مما يعني أن هذه المشاهد المتلاحقة هي مشاهد متصلة المعنى لا انفصام بينها.

#### مقتضى العزيز الرحيم:

كما يتبين أن السورة التي تقدم: عرض قضية الإيمان على الأمم تقتضي أن يكون تبعا لذلك فريقان؛ فريق يؤمن وآخر يكذب وينكر، وهذا يقتضي اقتران الاسمين الكريمين هنا ؛ فالله تعالى يتجلى باسمه "العزيز" بالعاقبة الوخيمة علي المكذبين جزاء رفضهم دعوة الرسول، ويتجلى باسمه "الرحيم" بالرحمة والإنجاء على المؤمنين ثوابا على إيمانهم، وهذا ما توضحه الآية الكريمة من سورة إبراهيم: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن رَسُولٍ إِلّا بِلِسَانِ قَوْمِهِ عِلِيُبَيِّنَ لَمُمُ فَيُضِلُ اللهُ مَن يَشَاءُ وَيَهْدِى مَن يَشَاءً وَهُو الْعَزِيرُ الْحَكِيمُ ﴿ اللهِ مِن انقسام الأقوام تجاه دعوة أنبيائهم.

#### الخواتيم والمضمون:

وإن هذه الآية الكريمة: "وَتَوَكَّلْ عَلَى الْعَزِيزِ الرَّحِيمِ" لمما يمتن العلاقة بين خواتيم السورة ومضمونها؛ فموقعها عقيب مشاهد الأنبياء السابقين وختمها بالاسمين الكريمين "العزيز الرحيم" مخاطبا بها الرسول صلى الله عليه وآله وسلم له دلالته: "أي الذي رأيت مظاهر عزته ورحمته فيما مضى، بحيث يورثك العرفان الكامل، والتوكل الأعلى، كيف وهو الذي يراك في أحوالك كلها، ويراك في أعلى مقامات عبوديتك مصليا في الليل منفردا، وإماما في الليل والنهار. وإذن فالصلة بين آيات الخاتمة وسياق السورة واضح في كل آية من آيات



الخاتمة "(۱)، وهذا كله يزيد من الحبك المعنوي للسورة الكريمة وتعالق أطرافها بما يقدم الوحدة القرآنية في أتم صورها.

وهذا الجمع بين الاسمين العظيمين يحيطنا بالروح المهيمنة على السرد في السورة الكريمة التي تبين انقسام الناس تجاه عرض قضية الإيمان وبيان جزاء كل قسم، وبدل على ذلك ما أورده العلامة الدكتور "محمود توفيق" منبها لذكر أسماء الله الحسني في السورة فيقول: "ولتوارد أسماء الله الحسني في سورة ما على نحو خاص مزيد عناية بملاحظة وتدبر اعتلاق معانيها بسياق ومقصود السورة التي هي فيها، فالله - عز وجل - لا يقيم اسمًا من أسمائه الحسني إلا في سياقه ليدل على ما يترادف من فيوض المعانى على ذلك السياق"(٢)، ثم يتحدث عن صلة الاقتران بين الاسمين العظيمين "العزيز الرحيم" إذ يقول: "ومثل هذا الاستبصار رافد من روافد فقه الروح المهيمن على بيان السورة، فإذا ما لاحظنا معه أمراً آخر هو اقتران بعض الأسماء مع بعض على نحو فريد في بعض السور كان ذلك أيضاً معينا على معرفة معالم المقصود الأعظم؛ فاسمه (العزيز الرحيم) لم يأت على ذلك النحو كمثل ما جاء في سورة (الشعراء) بل لم يرد فيها اسمه (العزيز) أو اسمه (الرحيم) إلا مقترنين مع تقديم (العزيز) على (الرحيم) على الرغم من أن الذي هو شائع في القرآن الكريم اقتران اسمه (العزيز) باسمه (الحكيم)، ومن الجدير بالملاحظة أنَّ كلمات الأسرة اللغوية إذا ما تكاثر تواردها في سورة ما كان في هذا آية على هيمنة ما تلتقي عليه تلك الكلمات دلاليا على موضوع السورة، ذلك أنَّ حشد مفردات هذه الأسرة اللغوية وتَجْبيشها في سورة واحدة لن يكون عملاً عقيماً أو عابثاً، فهو تتزيل من عزيز حكيم عليم

<sup>(</sup>٢) العزف على أنوار الذكر ص١٢٦.



<sup>(</sup>١) الأساس في التفسير ، ج٧ ص٣٩٦٠.

حميد"(۱)، وهكذا يتبين اقتضاء الدلالة المعنوية هنا لذكر الاسمين العظيمين متضامين عقيب كل مشهد نبوي؛ ففي طيات وظائفهما يظهر تجلي الله تعالى الأكبر على الأمم، وفي الوقت ذاته قدما رابطا من الروابط العضوية لمحتوى السورة الكريمة.

## دلالة التركيب:

ومن دلالة التركيب التي تمتن العلاقة بين مشاهد الأنبياء في هذه السورة الكريمة ومشهد نبينا محمد صلى الله عليه وآله وسلم قوله تعالى في هذه المشاهد: ﴿ إِذْ قَالَ لَمُمْ أَغُوهُمْ مُودُ أَلَا نَنَقُونَ ﴿ وَقُولُهُ: ﴿ إِذْ قَالَ لَمُمْ أَغُوهُمْ مُودُ أَلَا نَنَقُونَ ﴿ وَقُولُهُ: ﴿ إِذْ قَالَ لَمُمْ أَغُوهُمْ مُودً أَلَا نَنَقُونَ ﴿ وَقُولُهُ: ﴿ إِذْ قَالَ لَمُمْ أَغُوهُمْ مُودً أَلَا نَنَقُونَ ﴿ وَقُولُهُ: ﴿ إِذْ قَالَ لَمُمْ أَغُوهُمْ مُودً أَلَا نَنَقُونَ ﴿ وَقُولُهُ: ﴿ إِذْ قَالَ لَمُمْ أَغُوهُمْ مُودً أَلَا نَنَقُونَ ﴿ وَقُولُهُ: ﴿ إِذْ قَالَ لَمُمْ أَغُوهُمْ مُودً أَلَا نَنَقُونَ ﴿ وَقُولُهُ: ﴿ إِذْ قَالَ لَمُمْ أَغُوهُمْ مُودًا أَلَا نَنَقُونَ ﴿ وَقُولُهُ: ﴿ إِذْ قَالَ لَمُمْ أَغُوهُمْ مُودًا أَلَا نَنَقُونَ ﴿ وَقُولُهُ عَلَى اللهِ عِيشَ بِينَ ظَهِرانِيهِم وَكُذَلُكُ نبينا محمد بعث إلى قومه الذين كان يعيش بين ظهرانيهم عزين ظهرانيهم عزين من قوله تعالى من سورة "التوبة": "لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مَنْ أَنفُسِكُمْ عَزِيزٌ عَلَيهُ مَا عَنِتُمْ حَرِيصٌ عَلَيْكُم بِالْمُؤْمِنِينَ رَعُوفٌ رَّحِيمٌ " والجمع بين الآيات هنا يفيد السَراك نبينا مع إخوته من الأنبياء الذين سبقوه في خصوصية الابتعاث إلى قومه خاصة، ويزيد عليهم نبينا صلى الله عليه وآله وسلم في عمومية الابتعاث إلى العالمين جميعا كما يبين ذلك قوله تعالى في سورة "سبأ": ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَكُ إِلّا اللهُ عَلَيْهُونَ ﴿ اللهُ عَلَيْهُ وَلَا اللهُ عَلَيْهُ وَلَا اللهُ عَلَيْهُ وَلَا اللهُ عَلَيْهُ وَلَا الْعَلَالُ فَي مَوْمُونَ وَلَا الْمَالِينَ مَنِينًا وَلَكِنَ أَكُمْ النَّاسِ لَا يَعْمَلُونَ فَي اللهُ وَلَا اللهُ عَلَيْهُ وَلَا اللهُ عَلَيْهُ وَلَا المَالُونُ وَلَا اللهُ عَلَيْهُ وَلَا الْعَلَالُ اللهُ عَلَيْهُ وَلَا اللهُ عَلَيْهُ وَلَا اللهُ عَلَا اللهُ عَلَيْهُ وَلَا اللهُ عَلَا اللهُ عَلَالُونُ اللهُ عَلَا اللهُ عَلَيْهُ وَلَا اللهُ عَلَالُونُ اللهُ عَلَا اللهُ عَلَا اللهُ عَلَا اللهُ عَلَا اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَاهُ اللهُ عَلَا اللهُ عَلَاهُ اللهُ عَلَاهُ اللهُ عَلَالُونُ اللهُ عَلَيْهُ وَلَا اللهُ عَلَاهُ عَلَيْ اللهُ عَلَا اللهُ عَلَا المَالَا عَلَالُهُ عَلَا الْعَلَالُونُ اللهُ عَلَا المَالِعُ اللهُ عَلَا اللهُ عَلَاللهُ عَلَا الْعَلَا المَال

## تكرار المضمون:

ومن التماسك المعنوي هنا تكرار بعض المعاني والألفاظ في مواضع محددة دون المواضع الأخرى؛ فقوله تعالى: ﴿ فَأَتَّقُوا اللَّهَ وَاَطِيعُونِ ﴾ تكرر ثماني مرات في هذه السورة من أصل عشر مرات في القرآن الكريم كله، فتكرر مرتين

<sup>(</sup>١) العزف على أنوار الذكر، ص١٢٧.



مع مشهد سيدنا نوح مع قومه، ومع مشهد سيدنا هود مع قومه، ومع مشهد سيدنا صالح مع قومه، بينما جاء مرة مفردة مع مشهدي: لوط وشعيب عليهما السلام؛ إذ إن إفساد قوم نوح وعاد وثمود كان أكثر من إفساد قوم لوط وأصحاب الأيكة، فتناسب التكرار هنا مع المعنى المساق له.

ومن التماسك المعنوي في السورة الكريمة قوله تعالى: "إِنِّي لَكُمْ رَسُولٌ أَمِينٌ" الذي جاء متكررا خمس مرات مع أنبياء الله تعالى: "نوح وهود وصالح ولوط وشعيب" من أصل ست مرات في القرآن الكريم كله، فأنبياء الله تعالى هنا وصفوا بلقبي "رسول أمين" ومن المعلوم أن هذا هو الوصف الذي أطلق على سيدنا محمد في مكة إذ كان يلقب "بالصادق الأمين"، ورسولنا يتفق معهم في لقب الرسالة، ما يجعل الألقاب هنا رباطا بين الأنبياء جميعا، كما أنها رباط بين هذه المشاهد التي تحكي قصة كل "رسول أمين" مع قومه مع مشهد الرسول الذي هو "رسول أمين" مع أهل مكة.

### الاقتصار دون التفصيل:

ومن التماسك المعنوي في السورة الكريمة أن حكاية الأنبياء السابقين هنا لم تذكر تفاصيل دعوتهم بل جاءت موجزة مقتصرة على عرض قضية الإيمان على الأقوام ثم بيان رد هؤلاء الأقوام على أنبيائهم وانقسامهم فريقين وبيان جزاء كل فريق، دون الخوض في تفصيل مجريات حيواتهم كما جاء في غيرها من السور؛ فقصة سيدنا موسى هنا لم تذكر التفصيلات التي جاء ذكرها في سور "الأعراف، وطه، والقصص"، وقصة سيدنا إبراهيم لم تذكر التفصيلات التي جاءت في سور "البقرة، والأنعام، والأنبياء" وكذلك بقية الأنبياء هنا لم يذكر معهم إلا ما كان من إعلامهم بقضية الإيمان، وهذا مما يتناسب معنويا مع السورة التي جاء بها الإعلام بالجهر بالدعوة: ﴿ وَأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ ٱلأَقْرِينَ ﴿ وَأَخْفِضْ جَنَاحَكَ لِمَنِ

المستمعين لأن ما نحتاج معرفته هنا هو كيفية الجهر وبيان ردة الفعل حتى نكون على بينة من الأمر.

### مرجعية اسم الإشارة:

كما يظهر الترابط العضوي في قوله تعالى: "إن في ذلك لآية الأولى التي صرف المفسرون مرجعية اسم الإشارة فيها إلى دلالة الآية السابقة عليها: "أولم يروا إلى الأرض.."؛ لكن الحبك المعنوي بين مشاهد الأنبياء ومتواليات السرد هنا يشيران من طرف ظاهر إلى أن مرجع اسم الإشارة قد يكون إلى قضية التوحيد الذي ذكر قبلها وهو مناط سرد قصص الأنبياء السابقين، وما يترتب عليه من الإنجاء والهلاك أو التبشير والإنذار، وبهذا يرتبط هذا المشهد بالمشاهد اللاحقة له التي اختتمت بهذا القول الإلهى واختصت بها السورة الكريمة.

#### عطف التلقين:

ومن أدوات التماسك المعنوي في السورة الكريمة "عطف التلقين" وهو عطف المخاطَب كلاماً على ما وقع في كلام المتكلم تنزيلاً لنفسه في منزلة المتكلم، ليكمِّل شيئا تركه المتكلم إما عن غفلة وإما عن اقتصار فيُلقنه المخاطَب ما تركه بحيث يلتئم من الكلامين كلام تام، وقد جاء في قوله تعالى: "قَالَ وَمَا عِلَمِي بِمَا كَانُوا يَعُمَلُونَ (١١٢)"، "وجواب نوح عن كلام قومه يحتاج إلى تدقيق في لفظه ومعناه، فأما لفظه فاقتران أوله بالواو يجعله في حكم المعطوف على كلام قومه تنبيها على اتصاله بكلامهم، وذلك كناية عن مبادرته بالجواب كما في قوله تعالى حكاية عن "إبراهيم عليه السلام" "قال ومن ذريتي" "البقرة : ١٢٤" بعد قوله: "قال إني جاعلك للناس إماماً" "البقرة : ١٢٤". ويسمى عطف تلقين مراعاة وله: "قال إني جاعلك للناس إماماً" "البقرة : ١٢٤". ويسمى عطف تلقين مراعاة

لوقوعه في تلك الآية والأولى أن يسمى عطف تكميل"(۱)، وفي موضع سابق يرى الإمام أن نطلق عليه "التلقين" فقط دون كلمة عطف فيقول: "والأولى أن تحذف كلمة عطف ونسمي هذا الصنف من الكلام باسم التلقين وهو تلقين السامع المتكلم ما يراه حقيقاً بأن يُلحقه بكلامه، فقد يكون بطريقة العطف وهو الغالب كما هنا(۱)، وقد يكون بطريقة الاستفهام الإنكاري والحال كقول تعالى: (قالوا بل تنبع ما ألفينا عليه آباءنا أو لو كان آباؤهم لا يعقلون شيئاً) (البقرة: ١٧٠) فإن الواو مع (لو) الوصلية واو الحال وليس واو العطف فهو إنكار على إلحاقهم المستفهم عنه بقولهم ودعواهم، وقد يكون بطريقة الاستثناء كقول العباس لماً قال النبي (صلى الله عليه وسلم) في حَرَم مكة (لا يُعْضَدُ شَجَره) فقال العباس الما قال النبي (صلى الله عليه وسلم) في حَرَم مكة (الا يُعْضَدُ شَجَره) فقال العباس المحاور أم لم يقبله.

وقد جاء هذا النوع من العطف في السورة الكريمة في موضع سابق في قوله تعالى: ﴿ قَالَ اَبِنِ اتَّخَذَّتَ إِلَاهًا غَيْرِي لَأَجْعَلَنَّكَ مِنَ ٱلْمَسْجُونِينَ ﴿ قَالَ اَوْلَوْ جِمْتُكَ بِشَيْءٍ قُوله تعالى: ﴿ قَالَ الإِمامِ الآلوسي هنا حكاية عن الإِمامِ الطيبي: "يمكن أن يقال إن الواو عاطفة وهي تستدعي معطوفا عليه وهو ما سبق في أول المكالمة بين نبي الله تعالى وعدوه والهمزة مقحمة بين المعطوف والمعطوف عليه للتقرير والمعنى أنقر بالوحدانية وبرسالتي أن جئتك بعد الاحتجاج بالبراهين القاهرة والمعجزات الباهرة الظاهرة"(أ)، وهذا النوع من العطف يمتن العلاقة المعنوية والدلالية بين آيات الحكاية الواحدة كما نرى؛ إذ يجعل كلام المخاطب متحدا مع والدلالية بين آيات الحكاية الواحدة كما نرى؛ إذ يجعل كلام المخاطب متحدا مع

<sup>(</sup>٤) روح المعاني، ج١٩ ص٧٥.



<sup>(</sup>۱) التحرير ج۱۹ ص۱٦٠.

<sup>(</sup>٢) إشارة إلى قوله تعالى "قال ومن ذريتي.. "البقرة ١٢٤.

<sup>(</sup>۳) التحرير ج١ ص٧٠٤.

كلام المتكلم مما يؤدي إلى تكامل الكلامين وفي هذا ما فيه من السبق على المتكلم "فرعون" وتسييره في مسار المخاطب "موسى" دون أن يستطيع أن يغير مسار الحديث إلى الوجهة التي يريد.

## تتابع السرد:

ومن ألوان التماسك المعنوي في هذه السورة الكريمة تتابع السرد القصصى دون التقديم بحروف عطف في بداية المشاهد النبوية؛ فنجد أن المشهد النبوي مع سيدنا نوح يبدأ بقوله تعالى: ﴿ كُذَّبَتْ عَرْمُ نُوحِ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ الله ﴿ ومشهد سيدنا صالح يبدأ بقوله يبدأ بقوله تعالى: ﴿ كُذَّبَتْ مُودُ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ الله ﴿ ومشهد سيدنا لوط يبدأ بقوله تعالى: ﴿ كُذَّبَتْ مُودُ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ ومشهد سيدنا لوط يبدأ بقوله تعالى: ﴿ كُذَّبَتْ مُودُ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ ومشهد سيدنا شعيب يبدأ بقوله تعالى: ﴿ كُذَبَ أَصَّحَبُ ومشهد سيدنا شعيب يبدأ بقوله تعالى: ﴿ كُذَبَ أَصَّحَبُ المُحْرَسِلِينَ ﴿ كُذَبَ أَصَّحَبُ المُسْلِينَ ﴿ وهذه المشاهد مصدرة بقوله تعالى "كذبت" وهو في تأويل الله يا محمد كذبت.."، وقد "ذكر غير واحد أن الجمل المفتتحة بالقول إذا كانت مرتبا بعضها على بعض في المعنى فالأصح أن لا يؤتي فيها بحرف اكتفاء بالترتيب المعنوي وقد جاء في سورة الشعراء من ذلك كثير بل القرآن مملوء منه المتاهد والمشهد الافتتاحي الخاص بمشهد سيدنا محمد مع قومه قد أغنى عن إيجاد حرف العطف بين هذه المشاهد المتابعة.

#### تشابه النهايات:

ومن ألوان التماسك المعنوي هنا تشابه نهايات المشاهد القصصية للأنبياء السابقين مع نهاية المشهد المحمدي: ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً ۖ وَمَا كَانَ أَكْثُرُهُم مُوَّمِنِينَ ۞ وَإِنَّ

<sup>(</sup>١) روح المعاني، ج١ ص٢٢٦.



رَبِّكَ لَهُو الْعَزِيزُ الرَّحِمُ الله فهاتان الآيتان ختم بهما المشهد المحمدي في مفتتح السورة كما ختم بهما كل مشهد من مشاهد الأنبياء السابقين وتشابه النهايات يدل على تشابه البدايات وإن اختلفت ظاهرا؛ فقد اختلف المعاندون لكل نبي من حيث الزمان والمكان والمكانة التي يحتلونها في أقوامهم، لكن العناد الحاصل منهم يمثل التشابه بينهم جميعا مما ينبئ بأن الاختلاف هذا اختلاف ظاهري فقط أما حقيقة الأمر أنهم متشابهون في الصد عن دعوة الرسل وهذا يبدو لي أنه من أهم أسباب ذكر قصص الأنبياء في القرآن الكريم.

# الأسلوب اللغوى:

صَارَتْ شَهَادَةُ أَهْلِ الْكِتَابِ حُجَّةً عَلَى الْمُشْرِكِينَ، لِأَنَّهُمْ كَانُوا يَرْجِعُونَ فِي أَشْيَاءَ مِنْ أُمُورِ الدِّينِ إِلَى أَهْلِ الْكِتَابِ، لِأَنَّهُمْ مَظْنُونٌ بِهِمْ عِلْمٌ"(١)، لكني أرى أن موقع هذه الآية قبل الآيات التي جاء فيها ذكر الشعراء -وهم المعنيون بالأساليب البيانية - فيه إشارة بأن المقصود هنا كيفية من كيفيات علم أهل الكتاب بصحة نسبة القرآن الكريم إلى الله تعالى ويقينهم من ذلك، وهذا اليقين جاءهم لأن أسلوبه اللغوي يفارق كتبهم المحرفة التي بين أيديهم؛ فالكتاب إذا كان منزلا من عند الله تعالى نجد الحديث فيه بصيغة المتكلم كما في غير موضع من القرآن الكريم من مثل قوله تعالى: ﴿ إِنِّي أَنَا اللَّهُ لَا إِلَّهَ إِنَّا أَنَا فَأَعْبُدُنِي وَأُقِمِ الصَّلَوة لِذِكْرِي ﴾ (طه: ١٤) أو مثل قوله تعالى: ﴿ فَلَمَّا أَتَهُا نُودِي مِن شَاطِي ٱلْوَادِ ٱلْأَيْمَنِ فِي ٱلْبُقَعَةِ ٱلْمُبُدَرِكَةِ مِنَ ٱلشَّجَرَةِ أَن يَـمُوسَى إِنِّتِ أَنَا ٱللَّهُ رَبُّ ٱلْعَكَمِينَ ﴾ (القصص: ٣٠)، أما التوراة المحرفة التي بين أيدي بني إسرائيل فصيغة الحديث فيها بصيغة الغائب: "قال الرب" حيث إنهم يجهلون من نقل إليهم الكلام المكتوب في التوراة وصبيغة الكلام فيها تدل على أن كاتبها ليس هو الله تعالى وليس هو سيدنا موسى عليه السلام، وذلك مثل قول التوراة في مفتتح سفر التكوين: "في الأول خلق الله السماء والأرض، .. وقال الله ليكن النور وكان النور، ونظر الله أن النور حسن، وفصل الله بين النور والظلمة. ودعا الله النور نهارا .. "(٢)، لذا فهي عندهم كتبت من قِبل طرف ثالث غير مقدس، وعليه فالكلام الذي كتب من شخص غير مقدس هو كلام غير مقدس، ما جعلهم يحرفون فيها كما يريدون

<sup>(</sup>٢) التوراة ترجمة عربية عمرها أكثر من ألف عام، تحقيق وتقديم أد/ سهيل زكار، دار قتيبة بيروت الطبعة الأولى ١٠٢٨ه ٢٠٠٧م، ص١٠٣٠.



<sup>(</sup>۱) الجامع لأحكام القرآن، شمس الدين القرطبي ، تحقيق: هشام سمير البخاري، دار عالم الكتب، الرياض، المملكة العربية السعودية، الطبعة: ١٤٢٣ هـ/ ٢٠٠٣ م ج١٣٠ ص١٣٩٠.

وينظرون إليها على أنها كتاب تاريخ بجانب بعض الوصايا التي تخص شريعتهم، وعليه فالتلمود الذي كتبه حاخاماتهم هو أقدس عندهم من التوراة، ولعل هذا يفسر لنا بعض حسدهم إيانا؛ إذ بين أيدينا القرآن الكريم الكتاب الذي نثق أنه من عند الله، وأنه تعالى قد اختصنا بأفضل رسله وجعلنا أفضل الأمم، وقد أخبر القرآن بحسدهم هذا في قوله تعالى: ﴿ وَدَّ كَثِيرٌ مِنَ اَهِلُ الْكِنَٰبِ لَوْ يَرُدُونَكُم مِنْ بَعْدِ إِيمَنْكُمُم كُفَارًا حَسَدًا مِنْ عِندِ أَنفُسِهِم مِنْ بَعْدِ مَا نَبَيْنَ لَهُمُ الْحَقُ فَاعُفُوا وَاصْفَحُوا حَقِّ يَأْتِي الله بِأَمْ وَقَ إِنَّ الله عَلَى عَلَى الله وضع الآية الكريمة: ﴿ وَلَا يَكُن لَمُ مَا الله الله القرآن الكريم تثبت عند بني إسرائيل أن القرآن الكريم كتاب منزل من عند الله تعالى وليس من تحريفات البشر كما هو كتابهم، وهذا يثبت عند أهل من عند الله تعالى وليس من الله عنه الله عنه الله الشياطين أو إنشاد الشعراء.

### الإنذار لقريش:

ومن الدوال المعنوية هنا قوله تعالى: ﴿ وَأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ الْأَقْرَبِي ﴿ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

## المبحث الثاني: أزمنة الخطاب في السورة:

يؤدي البناء الزماني دورا مهما في البناء الفني للنص من حيث ربط الأحداث المتقرقة زمانيا في سياق واحد وترابطها في حبكتها، وهذا البناء الزماني يتنوع بحسب مسار النص الذي ينهض به؛ وذلك لأن الحكاية تأتي على زمانين رئيسين هما زمن القصة وزمن الخطاب: "وزمن القصة مرتبط بالترتيب المنطقي للأحداث؛ فلا يولد حدث إلا على سبيل الضرورة أو الاحتمال من الذي قبله؛ فلو كان عندنا مثلاً ثلاثة أحداث هي على التوالي (أ – ب – ج) فلا يحدث الحدث (ب) إلا بسبب من الحدث (أ)، وكذلك لا يحدث الحدث (ج) إلا بسبب من الحدث (ب)، بينما زمن الخطاب غير مرتبط بالترتيب المنطقي للأحداث"(۱)، وهذا يجعلنا نرى تداخلا للأزمنة الخطابية عبر الزمن القصصي ما ينتج عنه لطائف مقصودة في الحكي وروابط للأطراف يجعل الحكايات حكاية واحدة وان تفرقت ظاهرا.

وإن الاستبصار المتأني البناء الزمني السورة الكريمة "الآني والاسترجاعي والاستباقي" -بالإضافة إلى ما تقدم ذكره من الترابط اللفظي والمعنوي - من حيث تداخله يبين أن السورة كلها وحدة متجانسة تمثل قصة واحدة متعددة الأزمنة؛ منها الزمن الآني ويمثله جزآن من السورة الكريمة؛ جاء الجزء الأول في مفتتح السورة من أولها إلى الآية التاسعة: ﴿ طَسَمَ ﴿ يَلُكَ ءَايَتُ الْكِنَبِ اللَّهِينِ ﴿ اللَّهُ لَكَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللللّهُ اللل

<sup>(</sup>۱) بنية النص السردي من منظور النقد الأدبي، د. حميد لحمداني، المركز الثقافي العربي بيروت، الطبعة الأولى ١٩٩١م. ص٧٣.



أَكْثَرُهُم مُّوْمِنِينَ ﴿ وَإِنَّرَبَكَ لَهُو الْعَزِيزُ الرَّحِيمُ ﴿ وَالسَّهُ وَالسَّهُ وَاللَّهِ وَسَلَم، وهذا المشهد مشركي مكة وإعراضهم عن نبينا محمد صلى الله عليه وآله وسلم، وهذا المشهد اقتضى استرجاعا زمنيا يكون إشهادا على أهل مكة وإقامة للحجة عليهم وهو ما سنجده في حكاية مشاهد الأنبياء السابقين، وجاء الجزء الثاني من الزمن الآني في اختتام السورة الكريمة ويمثله الحديث عن القرآن الكريم ونسبته إلى الله تعالى، والأمر بالجهر بالدعوة.

## الاسترجاع الزمنى:

إن استعادة أحداث الزمن الماضى في الحوار يعد حكاية ثانية تتدرج داخل إطار الحكاية الأولى وذلك لوظائف تقدمها هذه الحكاية الثانية، ويتمظهر الاسترجاع هنا في قصص الأنبياء السابقين المكتنزة فوائد متعددة، وأول هذه الفوائد هنا هو أن تقدم المثل والعظة إذ إن أحداث الماضي وهي عرض قضية الإيمان على الأقوام السابقة تشابه الأحداث الحالية وهي عرض قضية الإيمان على أهل مكة، مما يكون موجها بصفة مباشرة إلى أهل مكة للإفادة من هذا العرض، لذلك نجد الحديث هنا انتقل إلى الزمن الماضي ليحكى مشاهد الأنبياء السابقين بعرض متعدد امتد من الآية العاشرة حتى الآية الحادية والتسعين بعد المائة أي بنسبة ٧٩.٧ % من السورة الكريمة، وهذه النسبة الكبيرة لها دلالتها في توجيه النظر إلى العواقب المترتبة على إبلاغ الدعوة إلى الأقوام السابقين من حيث الإنجاء والإهلاك، وهذه المشاهد هي مشاهد الأنبياء: "موسى وابراهيم ونوح وهود وصالح ولوط وشعيب" -عليهم السلام- مع أقوامهم، وهي مشاهد تشترك مع المشهد الافتتاحي مبنى ومعنى، فالتكذيب الحاصل من الأقوام السابقين ثم المآل الذي آلت إليه نهايتهم هما مناط التشابه المعنوي الموجه إلى أهل مكة، وأما الآيتان المعقبتان لكل مشـهد " إنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً وَمَا كَانَ أَكْثَرُهُمْ مُؤْمِنِينَ (٨) وَإنَّ رَبَّكَ هُوَ الْعَزِيزُ الرَّحِيمُ (٩)" فهما دالة من دوال التشابه اللفظي كما مر في السبك

مشهد سيدنا موسى -عليه السلام- واستغرق من الآية العاشرة حتى الآية الثامنة والستين، وذكر في هذا المشهد لقاء سيدنا موسى ومحاجة فرعون له، ثم مشهد السحرة وإيمانهم بالله تعالى، ثم ملاحقة فرعون لسيدنا موسى ومن تبعه من المؤمنين، وانتهى المشهد بنجاة سيدنا موسى وغرق فرعون، وهذا المشهد جاء بشيء من التوضيح إذا ما قورن بمشاهد الأنبياء الآتي ذكرهم بعده إذ جاء ذكر مشاهدهم بشيء من الإجمال، وأرى أن ذلك قد يكون لأن الأنبياء الآتي ذكرهم يمثل كل نبي منهم موقف أمة هي أمته التي أرسل إليها، ولا شك أن أمة بني إسرائيل قد بعث إليهم أكثر من نبي، والعبرة من سوق مشاهد الأنبياء هنا هي حشد الأمثلة إلى قريش لتأخذ العظة من الأمم السابقة لمعرفة جزاء العناد والتكذيب لرسل الله تعالى، وليس حكاية تفاصيل كل مشهد للأنبياء السابقين مع أقوامهم، كما أن سيدنا موسى عليه السلام قد اختص بأنه أرسل إلى أمتين؛ إلى

فرعون وقومه وبني إسرائيل وغيره -عدا سيدنا محمد - قد أرسل إلى أمة واحدة؛ فتناسب مع ذلك أن يكون مشهد سيدنا موسى مسرودا بشيء من التوضيح وذلك عوضا عن ذكر بقية الأنبياء الذين أرسلوا إلى بني إسرائيل، وكأنهم مجملون في قصة سيدنا موسى.

ولم نر في مشهد سيدنا موسى هنا ذكرا لأمه وما حدث له وهو صغير كما في سور: "الأعراف وطه والقصص" مثلا، لأن مناط سوق القصة هنا يكفي فيه المشهد المحكي، وهذا مما ينفي شبهة التكرار التي يلوكها بعض من ليس لهم ذوق بالعربية وأساليبها التي تكتفي بذكر ما له مزيد اختصاص بالموقف المحكي إذ يذكر ما يُحتاج إلى معرفته فقط.

والقراءة الأخرى التي سبق ذكرها في قوله تعالى: "ألا تتقون" تمثل عودة من الزمن الماضي إلى الزمن الآتي، وباستكمال الآيات الخاصة بمشهد سيدنا موسى بعدها يكون الحكي قد رجع إلى الزمن الماضي مرة أخرى، وهذا على سبيل إثارة الذهن ومواجهة المخاطبين بسؤال توبيخي على إنكارهم الحاصل وعدم أخذ العربة من مشاهد الأمم السابقة.

ثم مشهد سيدنا إبراهيم -عليه السلام- مع قومه من الآية التاسعة والستين إلى الآية الرابعة بعد المائة، وقد حكي هذا المشهد بشيء من التوضيح أيضا لأن عبادة الأصنام عامل مشترك بين قوم سيدنا إبراهيم وقريش، ولتشابه محاجة قوم سيدنا إبراهيم مع محاجة قريش؛ فهما عبدا الأصنام ورفضا توحيد الله تعالى بالألوهية.

ثم مشاهد سادتنا: "نوح، وهود، وصالح، ولوط، وشعيب" عليهم السلام، وقد جاءت هذه المشاهد بشيء من الإجمال يتناسب مع فائدة ذكرهم هنا وهي بيان الجزاء الذي وقع لأقوامهم نتيجة عنادهم وتكذيبهم أنبياءهم، بالإضافة إلى بيان الناجين الذين كان إيمانهم سببا في نجاتهم.



## الاستباق الزمني:

ثم يعود الحكي إلى الزمن الآني مرة أخرى ويمثله المشهد الختامي الذي يمثل عودة الخطاب لمشركي مكة بقوله تعالى: ﴿ وَأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ الْأَقْرَبِينَ ﴿ وَأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ الْأَقْرَبِينَ ﴿ وَأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ الْأَقْرَبِينَ ﴿ وَأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ الْأَقْرَبِينَ ﴾ وَتَوَكَّلُ وَالْخَفِضْ جَنَاحَكَ لِنَ النَّهَ وَمَ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ اكننا نجد أن هذا المشهد يتخلله قفرات استباقية؛ عَلَى الْعَرْبِيزِ الرِّحِيمِ ﴿ اللهِ مَكَةَ إِن لَم يتعظوا بما سيق لهم من مشاهد الأمم السابقة ومصايرهم التي لقوها جزاء تكذيبهم فسيكون مصيرهم هو هو المصير ذاته من الخرة.

كما ينتقل الحديث إلى حكاية الشعراء الذين وصفهم الله بأنهم غاوون يهيمون في كل واد إلا الفئة المؤمنة التي دافعت عن الرسول صلى الله عليه وآله وسلم وعلى رأسهم "حسان بن ثابت"، ويرى فريق من العلماء بأن السورة كلها مكية ومنهم الإمام "الطاهر بن عاشور" صاحب "التحرير" إذ يقول: "وعن مقاتل: أن قوله تعالى: ﴿ أَوَلَا يَكُن لَمُ مَا اللهُ أَن يَعْلَمُهُ مُ عُلَمَتُوا بَيَ إِسْرَة يل ﴾ ( الشعراء : ١٩٧ ) نزل بالمدينة . وكان الذي دعاه إلى ذلك أن مخالطة علماء بني إسرائيل كانت بعد الهجرة، ولا يخفى أن الحجة لا تتوقف على وقوع مخالطة علماء بني إسرائيل؛ فقد ذكر القرآن مثل هذه الحجة في آيات نزلت بمكة، من ذلك قوله: ﴿ قُلْ كَعَن مكية، وقول هُ عَن مَا يَكُن مَا الْكِنْ عَنْ مُ الْكِنْ فَي الله المحرة الرعد (٣٤) وهي مكية، وقول ها وقول ها القصل (٢٥) وهي مكية، وقول ها منهور بمكة وكان لأهل مكة صلات مع اليهود بالمدينة ومراجعة بينهم إسرائيل مشهور بمكة وكان لأهل مكة صلات مع اليهود بالمدينة ومراجعة بينهم إسرائيل مشهور بمكة وكان لأهل مكة صلات مع اليهود بالمدينة ومراجعة بينهم في شأن بعثة محمد كما تقدم عند قوله تعالى : ﴿ وَيَشَاوُنَكُ عَنِ الرُوحَ ﴾ في

سورة الإسراء (٨٥)، ولذا فالذي نوقن به أن السورة كلها مكية"(١)، وقد نص الإمام هنا على أن الإشارة هنا إلى شعراء المدينة فقال: "وكذلك من أسلموا من الأنصار كعبد الله بن رَواحة، وحسانَ بن ثابت ومن أسلم بعد من العرب مثل لبيد، وكعب بن زهير، وسُحيم عبد بني الحسحاس، وليس ذكر المؤمنين من الشعراء بمقتضي كون بعض السُورة مدنيّاً كما تقدم"(١)، وعلى الرأي الذي يقول بأن السورة كلها مكية تمثل هذه الآيات قفزة استباقية تحكي مشاهد من حياة الرسول في المدينة حين كان شعراؤه يدافعون عنه وعن الإسلام ضد هجّائي قريش.

ومما يعد من الاستباق الزمني أيضا في هذا المشهد ما حكاه القرآن الكريم عن حال الكافرين بعد عدد من السنين: ﴿ أَفَرَءَيْتَ إِن مَّتَعْنَاهُمْ سِنِينَ ﴿ ثُوَ جَآءَهُم مَّا كَانُوا يُوعَدُوك ﴿ مَا أَغَنَى عَنَهُم مَّا كَانُوا يُمتَعُوك ﴿ فَه و مشهد مستقبلي باعتبار زمن القصة، كما أن هذا المشهد لم يختم بالآيتين المعقبتين إشارة إلى أن قصة رسولنا الكريم هي القصة الخاتمة لقصص الأنبياء التي لم توضع لها النهاية بعد؛ لأن نهايتها تأتي مع إتيان يوم القيامة إن شاء الله تعالى.

ومما يعد من الاستباق قوله تعالى حكاية عن أهل مكة: ﴿ إِنَّ فِ ذَلِكَ لَاَيَةً وَمَاكَانَ أَكْثَرُهُم مُؤْمِنِينَ ﴿ ﴾ وأسند نفي الإيمان إلى أكثرهم لأن قليلاً منهم يؤمنون حينئذ أو بعد ذلك، و (كان) هنا مقحمة للتأكيد على رأي سيبويه والمحققين "(٦)، وبعلمه تعالى الأزلي يخبرنا بعدم إيمان أكثرهم الذي وقع منهم، وعن هذا يقول صاحب اللباب: " وَمَا كَانَ أَكْثَرُهُمْ مُؤْمِنِينَ: مصدقين أي: سبق علمي فيهم أن

<sup>(</sup>٣) التحرير والنتوير ج١٩ ص١٠٢.



<sup>(</sup>١) التحرير والتتوير، ج ١٩ ص٩٠.

<sup>(</sup>٢) التحرير والتتوير ج١٩ ص٢١١.

أكثرهم لا يؤمنون"(١)، فهذا إخبار بما سيقع منهم في المستقبل بعد زمان الحكي هنا.

ومما يعد من الاستباق الزمني ما حكاه الإمام الآلوسي نقلا عن شيخ الإسلام الشيخ زكريا الأنصاري قوله في قوله تعالى: "إنَّ فِي ذَلِكَ لَأَيَةً وَمَا كَانَ أَكْثَرُهُمْ مُؤْمنِينَ (٦٧)" وقد سلك شيخ الاسلام في تفسير الآية مسلكا تفرد في سلوكه فيما أظن فقال: "وما كان أكثرهم أي أكثر هؤلاء الذين سمعوا قصتهم منه عليه الصلاة و السلام مؤمنين لا بأن يقيسوا شأنه صلى الله عليه و سلم بشأن موسى عليه السلام وحال أنفسهم بحال أولئك المكذبين المهلكين ولا بأن يتدبروا في حكايته عليه الصلاة والسلام لقصتهم من غير أن يسمعها من أحد مع كون كل من الطريقين مما يؤدي إلى الإيمان قطعا، ومعنى ما كان أكثرهم مؤمنين ما أكثرهم مؤمنين على أن كان زائدة كما هو رأي سيبويه فيكون كقوله تعالى "وما أكثر الناس ولو حرصت بمؤمنين" وهو إخبار منه تعالى بما سيكون من المشركين بعد سماع الآيات الناطقة بالقصة تقريرا لما مر من قوله تعالى "ما يأتيهم من ذكر من الرحمن محدث إلا كانوا عنه معرضين فقد كذبوا" الخ وإيثار الجملة الاسمية للدلالة على استقرارهم على عدم الايمان واستمرارهم عليه"(٢)، ثم يوافق الإمام الآلوسي على هذا الرأي بقوله: "وأنا أختار كما اختار شيخ الإسلام من رجوع الضمير إلى قوم نبينا عليه الصلاة و السلام وأول السورة الكريمة وآخرها في الحديث عنهم وتسليته صلى الله عليه و سلم عما قالوه في شأن كتابه الأكرم ونهيه صريحا واشارة أن يذهب بنفسه الشريفة عليهم حسرات

<sup>(</sup>٢) روح المعاني ج١٩ ص٩١.



<sup>(</sup>۱) اللباب في علوم الكتاب، عمر بن علي ابن عادل الدمشقي الحنبلي، تحقيق: الشيخ عادل أحمد عبد الموجود والشيخ علي محمد معوض، دار الكتب العلمية - بيروت / لبنان - ۱۶۱۹ هـ -۱۹۹۸ م، الطبعة: الأولى، ج١٥ ص٧.

وكل ذلك يقتضي اقتضاء لاريب فيه رجوع الضمير إلى قومه عليه الصلاة و السلام، ويهون أمر عدم رجوعه إلى الأقرب لفظا ويكون الارتباط على هذا بين الآيات أقوى"(١)، كما يؤيد هذا المذهب قراءة "ألا تتقون" التي تخاطب أهل مكة، وليس "ألا يتقون" التي تحكى قصة السابقين.

والحق أن المفسرين انقسموا في تفسير مرجع الضمير في قوله تعالى المنكرر: "وما كان أكثرهم مؤمنين" فمنهم من يرجع الضمير إلى قوم النبي المذكور قبلها ومنهم الإمام "القرطبي" الذي يفهم ذلك من كلامه إذ يقول: "{وَمَا كَانَ أَكْثُرُهُمْ مُؤْمِنِينَ} لأنه لم يؤمن من قوم فرعون إلا مؤمن آل فرعون واسمه كانَ أَكْثُرُهُمْ مُؤْمِنِينَ} لأنه لم يؤمن من قوم فرعون إلا مؤمن آل فرعون واسمه حزقيل وابنته آسية امرأة فرعون، ومريم بنت موسى العجوز التي دلت على قبر يوسف الصديق عليه السلام"(")، ومنهم من يرجع الضمير في هذه الآيات إلى قوم سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم كالإمام الطبري إذ يقول: ﴿ إِنَّ فِ ذَلِكَ لَآيَةً وَمَا كَانَ أَكْثُرُهُم مُؤْمِنِينَ ﴿ ﴾: وما كان أكثر قومك يا محمد مؤمنين بما أتاك الله من الحق المبين، فسابق في علمي أنهم لا يؤمنون"(")، ولفظة كان هنا مؤمنين"(")، ويفهم من كلام الإمام "الطاهر بن عاشور" مرجع الضمير إلى كفار مؤمنين"(")، ويفهم من كلام الإمام "الطاهر بن عاشور" مرجع الضمير إلى كفار مكة إذ يقول: ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً وَمَاكَانَ أَكْرُهُمُ مُؤْمِنِينَ ﴿ يُ تَكرير ثالث لهاته الجملة تعداداً على المشركين وتسجيلاً لتصميمهم. واسم الإشارة إلى كلام إبراهيم تعداداً على المشركين وتسجيلاً لتصميمهم. واسم الإشارة إلشارة إلى كلام إبراهيم تعداداً على المشركين وتسجيلاً لتصميمهم. واسم الإشارة إلى كلام إبراهيم تعداداً على المشركين وتسجيلاً لتصميمهم. واسم الإشارة إلى كلام إبراهيم تعداداً على المشركين وتسجيلاً لتصميمهم. واسم الإشارة إلى كلام إبراهيم

<sup>(</sup>٤) الجامع لأحكام القرآن، ج١٣ ص٩٠.



<sup>(</sup>١) روح المعاني ج١٩ ص٩٣.

<sup>(</sup>٢) الجامع لأحكام القرآن، ج١٣ ص١٠٧.

<sup>(</sup>٣) جامع البيان في تأويل القرآن، أبو جعفر الطبري، تحقيق: أحمد محمد شاكر، مؤسسة الرسالة، الطبعة: الأولى، ١٤٢٠ هـ - ٢٠٠٠ م، ج١٩ ص ٣٦١.

عليه السلام فإن فيه دليلاً بيّناً على الوحدانية لله تعالى وبطلان ألوهية الأصنام، فكما لم يهتد بها قوم إبراهيم فما كان أكثر المشركين بمكة بمؤمنين بها بعد سماعها، ولكن التبليغ حق على الرسول (صلى الله عليه وسلم) وقد تقدم الكلام على نظير هذه الآية "(١)، ومنهم من يجوّز مرجع الضمير إلى قوم النبي المذكور أو إلى قوم سيدنا محمد كالإمام ابن عجيبة إذ يقول: ﴿ وَمَاكَانَ أَكُثُرُهُم مُّؤْمِنِينَ ﴾ أي: وما كان أكثر هؤلاء المكذبين الذين سمعوا قِصنصهم منه - عليه الصلاة والسلام - مؤمنين، فلم يقيسوا حاله صلى الله عليه وسلم بحال موسى، وحال أنفسهم بحال أولئك المهلَّكين، ولم يتدبروا في حكايته صلى الله عليه وسلم لقصتهم من غير أن يسمعها من أحد، مع كونه أمياً لا يقرأ، وكل من الطريقين مما يؤدي إلى الإيمان، قطعاً لانهماكهم في الغفلة، فكان على هذا زائدة، كما هو رأى سيبوبه، فيكون قوله تعالى: {وَمَاۤ أَكْثَرُ النَّاسِ وَلَوْ حَرَصْتَ بِمُؤْمنِينَ} [يوسف: ١٠٣] وهو إخبار منه تعالى بعدم إيمانهم في المستقبل، أو: وما كان أكثر أهل مصر مؤمنين بموسى عليه السلام، قال مقاتل: لم يؤمن من أهل مصر غير رجل وامرأتين؛ حزقيل المؤمن من آل فرعون، وآسية امرأة فرعون، ومريم بنت ياموشي، التي دَلُّتْ على عظام يوسف"(١)، وأرى أنه لمما يؤكده الحبك المعنوى الحاصل بين آيات السورة الكريمة أن نرجع الضمير في كل لقوم سيدنا محمد، وذلك حتى لا يفك هذا الارتباط بتوزيع الضمائر في الآيات على الأقوام المتعددة.

ويمثل الجدول الآتي خطا بيانيا وتلخيصا للزمن الخطابي في السورة الكريمة:

<sup>(</sup>٢) البحر المديد ، أحمد بن محمد بن المهدي بن عجيبة الحسني، دار الكتب العلمية . بيروت الطبعة الثانية ١٤٢٣ ه / ٢٠٠٢ م ، ج٥ ص٢٥٥.



<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير، ج١٩ ص١٥٦.

| وصف المشهد                 | الآيات  | الزمن                   |
|----------------------------|---------|-------------------------|
| بداية خطاب الرسول لقومه    | 9:1     | ١ – الزمن الآني: ويمثله |
| وإعراضهم عن قضية           |         | المشهد المحمدي مع قريش  |
| الإيمان.                   |         |                         |
| لقاء سيدنا موسى بفرعون     | ٦٨:١٠   | ٢- الزمن الماضي         |
| إلى الخروج من مصر          |         | الاسترجاعي ويمثله مشاهد |
| والنجاة منه وبيان جزائه من |         | الأنبياء: سيدنا موسى مع |
| الإغراق.                   |         | قومه                    |
| خطاب سيدنا إبراهيم لقومه   | 1.8:79  | مشهد سيدنا إبراهيم مع   |
| وإعراضهم عن قضية           |         | قومه                    |
| الإيمان وبيان جزائهم من    |         |                         |
| دخول النار.                |         |                         |
| تكذيب قوم نوح لقضية        | 177:1.0 | مشهد سيدنا نوح مع قومه  |
| الإيمان ثم خطابه لقومه،    |         |                         |
| وبيان جزائهم من الإغراق.   |         | مشهد سيدنا هود مع قومه  |
| تكذيب قوم عاد لقضية        | 18.:178 |                         |
| الإيمان ثم خطاب سيدنا هود  |         | مشهد سيدنا صالح مع      |
| لهم وبيان جزائهم من        |         | قومه                    |
| الهلاك.                    |         |                         |
| تكذيب قوم ثمود لقضية       | 109:151 |                         |
| الإيمان ثم خطاب سيدنا      |         | مشهد سيدنا لوط مع قومه  |
| صالح لهم ثم بيان جزائهم    |         |                         |
| من العذاب.                 |         | مشهد سيدنا شعيب مع      |

| تكذيب قوم لوط لقضية        | 140:17. | قومه                     |
|----------------------------|---------|--------------------------|
| الإيمان ثم خطابه لهم وبيان |         |                          |
| جزائهم من التدمير.         |         |                          |
| تكذيب أصحاب الأيكة         | 191:177 |                          |
| لقضية الإيمان ثم خطاب      |         |                          |
| سيدنا شعيب لهم وبيان       |         |                          |
| جزائهم من عذاب يوم الظلة.  |         |                          |
| ويشمل وصف القرآن الكريم،   | 777:197 | ٣- زمن آني ويمثله مشهد   |
| وإعراض مشركي مكة عنه،      |         | العودة لحديث سيدنا محمد  |
| والأمر للرسول بإنذارهم،    |         | مع قريش ويتخلله قفزات    |
| ونفي صفتي الكهانة والشعر   |         | استباقية للتحذير من مغبة |
| عنه صلى الله عليه وآله     |         | التكذيب                  |
| وسلم.                      |         |                          |

ويتضح من هذا الجدول أن سورة الشعراء وحدة متجانسة ذات حدث واحد – وهو عرض قضية الإيمان من الأنبياء والتكذيب والإعراض من أقوامهم ثم بيان الجزاء من الله تعالى – متكرر ثماني مرات عبر الاسترجاع الزمني، ما يقدم لنا ثلاثة أزمنة خطابية؛ زمانا آنيا ساعتئذ أنذر الرسول – صلى الله عليه وآله وسلم – وقد عبرت عنه الآيات الكريمات التسع الأول من السورة، وزمانا استرجاعيا مثله مشاهد الأنبياء السابقين، وزمنا استباقيا تخلل الزمن الآتي في ختام السورة وفيه إخبار بالعاقبة الوخيمة للمنكرين من قريش.

وهذه المفارقات الزمنية التي أحدثها زمن الخطاب هنا لها دلالات مستفادة في تأويل الآيات وترتيب الأحداث وترابطها، ما نتج عنه أن اقتصرت قصص الأنبياء هنا – عن طريق تقنية الحذف وتلخيص الأحداث –على حوارات الأنبياء



مع أقوامهم حول قضية الإيمان وما هم فيه من الظلم والطغيان دون الخوض في تفاصيل الحياة أو مسارات ضلالهم لأن مناط الاستشهاد هنا اقتضى أن يكون الاسترجاع الزمني موقوفا على نقاط محددة في الحكي وليس لحكاية تفاصيل الحكاية التى رجع الزمن إليها.

وهذا الإشهاد بواسطة القصيص هنا على أهل مكة ينفي أن تكون الوظيفة الوحيدة للقصيص هنا مجرد تسلية النبي صلى الله عليه وآله وسلم فقط كما رأى كثير ومنهم الدكتور "تومان غازي" الذي يقول: "ولما كانت القصيص الواردة في سورة الشعراء موظفة لتأكيد فكرة رئيسة واحدة هي تسلية النبي صلى الله عليه وسلم، ، لذا جاءت بأساليب مميزة تهيؤها لأداء تلك الوظيفة الخاصة، فهي لم ترد في السورة الكريمة مستقلة مثل قصة يوسف عليه السلام"(۱)، ولا شك أن هذا إنقاص من وظيفة القصيص هنا والذي يشير الخطاب الموضوعي للسورة هنا بأن وظيفة الإشهاد على أهل مكة لا تقل عن وظيفة تسلية الرسول صلى الله عليه وآله وسلم، وهذه الوظائف تؤكد علاقة القصيص بالبناء الفكري للسورة الكريمة.

<sup>(</sup>١) تقنيات الزمن في قصص الشعراء، د. تومان غازي حسين، مجلة مركز دراسات الكوفة العدد الثالث والعشرون المجلد الأول ٢٠١١م، ص٤٥ وما تليها.



### المبحث الثالث: حوارية السورة الكريمة:

تدور الوظيفة الكبرى لسورة الشعراء حول كيفية توصيل الدعوة الإسلامية إلى أهل مكة بأحسن طرق الخطاب المؤثر يقول تعالى آمرا نبيه الكريم بالجهر بالدعوة: ﴿ وَأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ أَلْأَقَرِينِ ١٠٠٠ وَلَخْفِضْ جَنَاحَكَ لِمَنِ ٱنَّبَعَكَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ١٠٠٠ فَإِنْ عَصَوْكَ فَقُلُ إِنَّى بَرِيَّ أُمِّمًا تَعْمَلُونَ (١١١) ﴾ ؛ وهذا الخطاب المؤثر له أهميته في إقناع الطرف الآخر من الحوار؛ فهو العامل الأساس والأهم في توصيل الرسالة إلى المرسل إليه، وإن اختيار أنسب الطرق الملائمة لإقناعه لمن الأهمية بمكان حتى يؤدى الوظيفة المنوطة به على أتم ما يكون؛ ولذا نجد سيدنا "موسى" عليه السلام حينما خشى فوات هذا التأثير الذي هو سبب الإقناع دعا ربه أن يشد عضده بأخيه: "وَيَضِيقُ صَدْري وَلاَ يَنطَلِقُ لِسَانِي فَأَرْسِلْ إِلَىٰ هَرُونَ" حتى يسانده إذا انعقد لسانه ولم يبن عما في نفسه حق الإبانة، ولذا عرضت السورة أيضا لنماذج من خطابات الأنبياء السابقين إلى أقوامهم حتى يكون ذلك أداة تعليمية؛ فالنبي في هذا الوقت الذي أمر فيه بالجهر بالدعوة والمسلمون من بعده تبع كانوا يحتاجون إلى تعلم فن الإعلام عن هذه الدعوة المباركة، وفن مهارات التواصل مع كل طوائف المجتمع المتنوعة التي سيتعرضون لها فيما بعد، إذ هم سوف يهاجرون ويرتحلون إلى أماكن شتى ويتقابلون مع أناس شتى تتفاوت عقولهم وطباعهم، وبالطبع لكلِّ مدخل يتناسب معه، لذا عرضت السورة لنماذج من هذه الحوارات المختلفة مع الأمم السابقة.

وقد ذيل كل حوار من حوارات الأنبياء مع أقوامهم بالآيتين المتكررتين: ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةُ وَمَاكَانَ أَكْثَرُهُم مُّؤْمِنِينَ ﴿ وَإِنَّ رَبِّكَ هَوُ ٱلْعَزِيزُ ٱلرَّحِيمُ ﴿ وَقَالَا الله تعالى لكنهما لا يأتيان من باب واحد؛ فواحدة تأتي من باب الجلال والثانية تأتي من باب الجمال وهذا يتناسب مع وجود طرفين متباعدين ممثلين للمبدأ الحواري الذي تقوم عليه الآيات، فطرف فيه الرسول

صلى الله عليه وآله ومن آمن معه وهؤلاء يتجلى عليهم الله بالاسم "الرحيم"، وطرف فيه المشركون وهؤلاء يتجلى عليهم الله بالاسم "العزيز" فلكل الاسم الذي يتناسب مع حالته أمام الله تعالى.

ومما يدعم وجهة النظر التي ترجح أن تتابع القصص – وبخاصة مع الأمر بالجهر – من أجل تعليم المسلمين – والنبي أول المسلمين – كيفية الحوار والمحاجة؛ الحرص على ذكر أمثلة متنوعة من خطابات الأنبياء السابقين، وذلك حتى تكون هذه الأمثلة نماذج حية مضيئة ممثلة لفئات عدة أمام المسلمين، وحينئذ يستطيعون أن يتخيروا المدخل المناسب الذي يتلاءم مع المخاطبين بعد، وهذا من ناحية أخرى دليل من دلائل ارتباط سور القرآن الكريم ببعضها؛ لأننا لا نستطيع أن نعد قصص الأنبياء هذه خطابا مؤديا إفادة تامة من موضع واحد، بل الإفادة في كل موضع مقصورة على ما يحتاجه السياق في موضعه، ويتوجب على من يريد الإحاطة بالقصة الكاملة أن يأخذها من جميع المواضع التي ذكرت على من يريد الإحاطة بالقصة الكاملة أن يأخذها من جميع المواضع التي اختصت فيها حتى يكون الخطاب متكاملا، أي يجب أن تتضام الآيات التي اختصت بذكر الأنبياء أولا ثم استخلاص القصة مكتملة منها آنذاك، وهذا باستثناء قصة سيدنا يوسف التي ذكرت كاملة في السورة التي عنونت باسمه الكريم، ولو أن الخبر الذي جاءت به سورة غافر له من الأهمية ما يمكن إضافته إلى سورة بوسف في تأدية القصة مكتملة.

وبدأت السورة الكريمة بذكر قصة الرسول مع أهل مكة، وقد ذيلت بالتذييل المتكرر بعد كل قصة من قصص الأنبياء وهذا إشارة إلى ارتباط دعوة الرسول ودعوة الرسل السابقين، وأن ذلك تمهيد لذكر قصص الأنبياء فقد قال تعالى: ﴿ فَقَدُ كُذَبُوا فَسَيَأْتِهِمْ أَنْبَتُوا مَا كَانُوا بِهِ يَسَّهُ زِءُونَ اللهُ أَوْلَمْ يَرَوا إِلَى ٱلأَرْضِ كُم أَنْبَنَا فِهَا مِن كُلِ وَفَقَدُ كُذَبُوا فَسَيَأْتِهِمْ أَنْبَتُوا مَا كَانُوا بِهِ يَسَنَهُ زِءُونَ المَشار إليه في قوله بعدها: "إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً ... هو التكذيب الحاصل من الأقوام وما ترتب عليه من الجزاء بجانب الإشارة إلى

كيفية إنبات الأرض ودلائل القدرة في ذلك، وعليه يكون النتابع هنا في الآيتين يقدم قِرانا بين الدليل النقلي المتمثل في أخبار الأنبياء السابقين وما كان من أمرهم مع أقوامهم، والدليل العقلي المتمثل في التفكر في أمر إنبات الأرض وما يتطلب ذلك من وجود إله قادر على فعل ذلك الإنبات وهذا كله دليل صدق على رسالة الرسول محمد صلى الله عليه وآله وسلم، لذلك تواترت المؤكدات في قوله "وإن ربك لهو العزيز الرحيم" من إن واللام واسمية الجملة والواو المشعرة بالقسم وأسلوب القصر بضمير الفصل، وكل ذلك مرده إلى التأكيد على حتمية المصير من العقاب أو الإنجاء؛ ولذا قدم اسم العزة الغالب ليناسب وجوب هذا المصير للمكذبين، وبالتالي مردوده إلى إنذار أهل مكة المعنيون بالخطاب في السورة الكريمة.

وقد جاء كل نبي بخطابه هنا مشتملا على الإبلاغ وبيان تفضل الله تعالى على قومه وبيان اعتراض القوم ودحض هذا الاعتراض كما يلى:

| التعليق       | دحض                     | الاعتراض                        | بيان النعم             | الإبلاغ         | النبي  |
|---------------|-------------------------|---------------------------------|------------------------|-----------------|--------|
|               | الاعتراض                |                                 |                        |                 |        |
| نموذج حوار    | قَالَ فَعَلْتُهَا إِذًا | قَالَ أَلَمْ نُرَبِّكَ فِينَا   |                        | فَأْتِيَا       |        |
| للملك الذي    | وَأَنَا مِنَ            | وَلِيدًا وَلَبِثْتَ فِينَا مِنْ | فَأَخْرَجْنَاهُمْ      | فِرْعَوْنَ      |        |
| ادعى          | الضَّالِّينَ (٢٠)       | عُمُرِكَ سِنِينَ (١٨)           | مِنْ جَنَّاتٍ          | فَقُولَا إِنَّا |        |
| الألوهية      | فَفَرَرْتُ مِنْكُمْ     | وَفَعَلْتَ فَعْلَتَكَ الَّتِي   | وَعُيُونٍ (٥٧)         | رَسُولُ رَبِّ   |        |
| والحاكم       | لَمَّا خِفْتُكُمْ       | فَعَلْتَ وَأَنْتَ مِنَ          | وَكُنُوزٍ وَمَقَامٍ    | الْعَالَمِينَ   |        |
| المتكبر الذي  | فَوَهَبَ لِي رَبِّي     | الْكَافِرِينَ (١٩)              | کَرِیمِ (۵۸)           | (١٦) أَنْ       |        |
| لجأ إلى القوة | حُكْمًا وَجَعَلَنِي     |                                 | كَذَلِكَ               | أَرْسِلْ        |        |
| بعدما أعجزه   | مِنَ الْمُرْسِلِينَ     |                                 | وَأَوْرَثْنَاهَا بَنِي | مَعَنَا بَنِي   | سيدنا  |
| الرد          | (۲۱)                    |                                 | ٳؚڛ۠ۯٳٸؚؽڶ             | ٳؚڛ۠ۯٳٸؚؽڶؘ     | موسى   |
|               | قَالَ رَبُّ             | قَالَ فِرْعَوْنُ وَمَا رَبُّ    | (09)                   | (۱۲)            | عليه   |
|               | السَّمَاوَاتِ           | الْعَالَمِينَ (٢٣)              |                        |                 | السلام |

| T.                        |                                   |  |
|---------------------------|-----------------------------------|--|
| وَالْأَرْضِ وَمَا         |                                   |  |
| بَيْنَهُمَا إِنْ كُنْتُمْ |                                   |  |
| مُوقِنِينَ (٢٤)           |                                   |  |
| قَالَ أُولَوْ جِئْتُكَ    | قَالَ لَئِنِ اتَّخَذْتَ إِلَهًا   |  |
| بِشَيْءٍ مُبِينٍ          | غَيْرِي لَأَجْعَلْنَّكَ مِنَ      |  |
| (٣٠)                      | الْمَسْجُونِينَ (٢٩)              |  |
| فَأَلْقَى عَصناهُ         | قَالَ فَأْتِ بِهِ إِنْ كُنْتَ     |  |
| فَإِذَا هِيَ ثُعْبَانٌ    | مِنَ الصَّادِقِينَ (٣١)           |  |
| مُبِينٌ (٣٢)              |                                   |  |
| وَنَزَعَ يَدَهُ فَإِذَا   |                                   |  |
| هِيَ بَيْضَاءُ            |                                   |  |
| لِلنَّاظِرِينَ (٣٣)       |                                   |  |
| فَأَلْقَى مُوسَى          | فَأَلْقَوْا حِبَالَهُمْ           |  |
| عَصناهُ فَإِذَا هِيَ      | وَعِصِيَّهُمْ وَقَالُوا بِعِزَّةِ |  |
| تَلْقَفُ مَا              | فِرْعَوْنَ إِنَّا لَنَحْنُ        |  |
| يَأْفِكُونَ (٤٥)          | الْغَالِبُونَ (٤٤)                |  |
| فَأُلْقِيَ السَّحَرَةُ    |                                   |  |
| سَاجِدِينَ (٤٦)           |                                   |  |
| قَالُوا آَمَنَّا بِرَبِّ  |                                   |  |
| الْعَالَمِينَ (٤٧)        |                                   |  |
| قَالَ كَلَّا إِنَّ        | فَأَتْبَعُوهُمْ مُشْرِقِينَ       |  |
| مَعِيَ رَبِّي             | (٦٠) فَلَمَّا تَرَاءَى            |  |
| سَيَهْدِينِ (٦٢)          | الْجَمْعَانِ قَالَ                |  |
|                           | أَصْحَابُ مُوسَى إِنَّا           |  |
| مُوسَى أَنِ               | لَمُدْرَكُونَ (٦١)                |  |
| اضْرِبْ                   |                                   |  |
| بِعَصَاكَ الْبَحْرَ       |                                   |  |

| خَطِيئَتِي يَوْمَ | المحاجة العقلية المتدرجة، ونموذج أيضا لمن يعترض على الإيمان بالله تعالى لأنه يسير على | يَسْمُعُونَكُمْ إِذْ تَدْعُونَ (٧٢) الَّوْ يَنْفَعُونَكُمْ أَوْ يَنْفَعُونَكُمْ أَوْ يَنْفَعُونَكُمْ أَوْ قَالَ أَفَرَأَيْتُمُ مَا كُنْتُمْ تَعْبُدُونَ كُنْتُمْ تَعْبُدُونَ وَآبَاؤُكُمُ الْأَقْدَمُونَ وَآبَاؤُكُمُ | قَالُوا نَعْبُدُ أَصْنَامًا<br>فَنَظَلُ لَهَا عَاكِفِينَ<br>(۷۱)<br>قَالُوا بَلْ وَجَدْنَا أَبَاءَنَا<br>كَذَلِكَ يَفْعَلُونَ (۷٤) | قَهُو يَهْدِينِ (۸۸) وَالَّذِي هُوَ يُطْعِمُنِي وَالَّذِي هُوَ يُطْعِمُنِي وَيَسْقِينِ (۷۹) وَإِذَا مَرضِتْ فَهُوَ يَشْفِينِ (۸۰) وَالَّذِي يُمِيتُنِي تُمُّ يُحْيِينِ ثُمُّ يُحْيِينِ ثَمُّ يُحْيِينِ ثَمُّ يُحْيِينِ أَمُّ يُحْيِينِ أَمُّ اللَّذِي أَمُّ أَلْ أَلْذِي أَمُّ أَلْ أَلْ أَلْ أَلْ أَلْ أَلْ أَلْ أَلْ | عَلَيْهِمْ نَبَأَ الْإِبْرَاهِيمَ (٦٩) الذِ قَالَ الْأَبِيهِ وَقَوْمِهِ مَا تَعْبُدُونَ تَعْبُدُونَ (٧٠) | إبراهيم<br>عليه |
|-------------------|---------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|
| الكينِ (١١)       |                                                                                       | (٧٦) فَإِنَّهُمْ<br>عَدُوٍّ لِي إِلَّا<br>رَبَّ الْعَالَمِينَ                                                                                                                                                         |                                                                                                                                    | (۸۱) وَالَّذِي<br>أَطْمَعُ أَنْ<br>يَغْفِرَ لِي                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                                                                          |                 |

|             | (۹۲) مِنْ دُونِ                                                                                                |                                                |                    |                             |       |
|-------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------|--------------------|-----------------------------|-------|
|             | ر ) رَّن رَّنِ<br>اللَّهِ هَلْ                                                                                 |                                                |                    |                             |       |
|             | يَنْصُئرُ ونَكُمْ أَوْ                                                                                         |                                                |                    |                             |       |
|             | ينْتَصِرُونَ                                                                                                   |                                                |                    |                             |       |
|             | (۹۳)                                                                                                           |                                                |                    |                             |       |
| نموذح لحوار | ` '                                                                                                            | قَالُوا أَنُوْمِنُ لَكَ                        | وَمَا أَسْأَلُكُمْ | اذْ قَالَ لَهُ              | سيدنا |
|             |                                                                                                                | وَاتَّبَعَكَ الْأَرْذَلُونَ                    |                    |                             |       |
| الجاه       |                                                                                                                |                                                | أَجْرٍ إِنْ        | •                           | _     |
| المستكبرين  |                                                                                                                | ( ' ' ' )                                      |                    | ري <u>سو</u> ري<br>(۱۰٦)    |       |
| المستبرين   | حِسَابُهُمْ إِلَّا                                                                                             |                                                | -                  |                             | ,عددم |
|             | عَلَى رَبِّي لَوْ                                                                                              |                                                | الْعَالَمِينَ      |                             |       |
|             | تَشْعُرُونَ                                                                                                    |                                                | (۱۰۹)              |                             |       |
|             | المتعرول (١١٣) وَمَا أَنَا                                                                                     |                                                | ( ' ' ')           | (۱۰۷)                       |       |
|             | بِطَارِدِ الْمُؤْمِنِينَ                                                                                       |                                                |                    | (۱۲۰)<br>فَاتَّقُوا اللَّهَ |       |
|             | بِطَارِدِ المُومِينِ اللهِ |                                                |                    | وَأَطِيعُونِ                |       |
|             | _                                                                                                              |                                                |                    |                             |       |
|             | إِلَّا نَذِيرٌ مُبِينٌ                                                                                         |                                                |                    | () · ^)                     |       |
|             | (110)                                                                                                          | مَا أُوا وَهُ وَ وَمَا مُنْ مُنْ مُنْ الْمُونِ |                    |                             |       |
|             |                                                                                                                | قَالُوا لَئِنْ لَمْ تَتْتَهِ يَا               |                    |                             |       |
|             | l -                                                                                                            | نُوحُ لَتَكُونَنَّ مِنَ                        |                    |                             |       |
|             |                                                                                                                | الْمَرْجُومِينَ (١١٦)                          |                    |                             |       |
|             | بَيْنِي وَبَيْنَهُمْ                                                                                           |                                                |                    |                             |       |
|             | فَتْحًا وَنَجِّنِي                                                                                             |                                                |                    |                             |       |
|             | وَمَنْ مَعِيَ مِنَ                                                                                             |                                                |                    |                             |       |
|             | الْمُؤْمِنِينَ                                                                                                 |                                                |                    |                             |       |
|             | (۱۱۸)                                                                                                          |                                                |                    |                             |       |
|             | فَأَنْجَيْنَاهُ وَمَنْ                                                                                         |                                                |                    |                             |       |
|             | مَعَهُ فِي الْفُلْكِ                                                                                           |                                                |                    |                             |       |

|              |                          |                             | T                   |                    |        |
|--------------|--------------------------|-----------------------------|---------------------|--------------------|--------|
|              | الْمَشْحُونِ             |                             |                     |                    |        |
|              | (۱۱۹) ثُمَّ              |                             |                     |                    |        |
|              | أَغْرَقْنَا بَعْدُ       |                             |                     |                    |        |
|              | الْبَاقِينَ (١٢٠)        |                             |                     |                    |        |
| نموذج لمن    | فَكَذَّبُوهُ             | قَالُوا سَوَاءٌ عَلَيْنَا   | وَمَا أَسْأَلُكُمْ  | إِذْ قَالَ لَهُمْ  | سيدنا  |
| يعترض لأنه   | فَأَهْلَكْنَاهُمْ إِنَّ  | أَوَعَظْتَ أَمْ لَمْ تَكُنْ | عَلَيْهِ مِنْ       | أَخُوهُمْ          | هود    |
| يسير على     | فِي ذَلِكَ لَأَيَةً      | مِنَ الْوَاعِظِينَ          |                     |                    | عليه   |
| طريقة الآباء | وَمَا كَانَ              | (١٣٦) إِنْ هَذَا إِلَّا     | أَجْرِيَ إِلَّا     | تَتَّقُونَ         | السلام |
|              | أَكْثَرُهُمْ مُؤْمِنِينَ | خُلُقُ الْأَوَّلِينَ (١٣٧)  | عَلَى رَبِّ         | (١٢٤)              |        |
|              | (١٣٩)                    | وَمَا نَحْنُ بِمُعَذَّبِينَ | الْعَالَمِينَ       | إِنِّي لَكُمْ      |        |
|              |                          | (١٣٨)                       | (۱۲۲)               | رَسُولٌ            |        |
|              |                          |                             | أَتَبْنُونَ بِكُلِّ | أَمِينٌ            |        |
|              |                          |                             | رِيعٍ أَيَةً        | (١٢٥)              |        |
|              |                          |                             |                     | فَاتَّقُوا اللَّهَ |        |
|              |                          |                             | (۱۲۸)               | وأطيعون            |        |
|              |                          |                             | وَتَتَّخِذُونَ      | (۱۲٦)              |        |
|              |                          |                             | مَصنانِعَ           |                    |        |
|              |                          |                             | لَعَلَّكُمْ         |                    |        |
|              |                          |                             | تَخْلُدُونَ         |                    |        |
|              |                          |                             | (١٢٩) وَإِذَا       |                    |        |
|              |                          |                             | بَطَشْتُمْ          |                    |        |
|              |                          |                             | بَطَشْتُمْ          |                    |        |
|              |                          |                             | جَبَّارِينَ         |                    |        |
|              |                          |                             | (١٣٠)               |                    |        |
|              |                          |                             | فَاتَّقُوا اللَّهَ  |                    |        |
|              |                          |                             | وَأَطِيعُونِ        |                    |        |
|              |                          |                             | (١٣١)               |                    |        |
|              |                          | -                           | وَاتَّقُوا الَّذِي  |                    |        |
| L            |                          | ~ ~~~~                      |                     |                    |        |

|           |                          |                                     | أَمَدَّكُمْ بِمَا       |                    |        |
|-----------|--------------------------|-------------------------------------|-------------------------|--------------------|--------|
|           |                          |                                     | ,                       |                    |        |
|           |                          |                                     | تَعْلَمُونَ             |                    |        |
|           |                          |                                     | (177)                   |                    |        |
|           |                          |                                     | أُمَدَّكُمْ بِأَنْعَامٍ |                    |        |
|           |                          |                                     | وَبَنِينَ               |                    |        |
|           |                          |                                     | (177)                   |                    |        |
|           |                          |                                     | <u>وَ</u> جَنَّاتٍ      |                    |        |
|           |                          |                                     | وَعُيُونٍ               |                    |        |
|           |                          |                                     | (۱۳٤) إِنِّي            |                    |        |
|           |                          |                                     | أَخَافُ عَلَيْكُمْ      |                    |        |
|           |                          |                                     | عَذَابَ يَوْمٍ          |                    |        |
|           |                          |                                     | عَظِيمٍ                 |                    |        |
|           |                          |                                     | (170)                   |                    |        |
| نموذج لمن | قَالَ هَذِهِ نَاقَةً     | قَالُوا إِنَّمَا أَنْتَ مِنَ        | وَمَا أَسْأَلُكُمْ      | إِذْ قَالَ لَهُمْ  | سيدنا  |
| يعترض     | لَهَا شِرْبٌ وَلَكُمْ    | الْمُسَحَّرِينَ (١٥٣)               | عَلَيْهِ مِنْ           | أَخُوهُمْ          | صالح   |
| لبشرية    | شِرْبُ يَوْمِ            | مَا أَنْتَ إِلَّا بَشَرِّ مِثْلُنَا | أَجْرِ إِنْ             | صَالِحٌ أَلَا      | عليه   |
| الرسول مع | مَعْلُومِ (١٥٥)          | فَأْتِ بِآيَةٍ إِنْ كُنْتَ          | أَجْرِيَ إِلَّا         | تَتَقُونَ          | السلام |
| تحدي      | وَلَا تَمَسُّوهَا        | مِنَ الصَّادِقِينَ                  |                         |                    |        |
| الرسول    | بِسُوءِ فَيَأْخُذَكُمْ   | (101)                               | الْعَالَمِينَ           | إِنِّي لَكُمْ      |        |
|           | عَذَابُ يَوْمِ           |                                     | (150)                   | رَسُولٌ            |        |
|           | عَظِيمٍ (١٥٦)            |                                     | أَتُثْرَكُونَ فِي       | أَمِينٌ            |        |
|           | فَعَقَرُوهَا             |                                     | مَا هَاهُنَا            |                    |        |
|           | فأصببكوا                 |                                     | آمِنِينَ                | فَاتَّقُوا اللَّهَ |        |
|           | نَادِمِينَ (١٥٧)         |                                     | (۱٤٦) فِي               | وأطيعون            |        |
|           | فَأَخَذَهُمُ الْعَذَابُ  |                                     | جَنَّاتٍ وَعُيُونٍ      | (١٤٤)              |        |
|           | إِنَّ فِي ذَلِكَ         |                                     | (١٤٧)                   |                    |        |
|           | لَآيَةً وَمَا كَانَ      |                                     | وَزُرُوعِ وَنَخْلٍ      |                    |        |
|           | أَكْثَرُهُمْ مُؤْمِنِينَ |                                     | طَلْعُهَا               |                    |        |
|           | (١٥٨)                    |                                     | هَضِيمٌ                 |                    |        |

|           | •                             |                                  | •                            |                         |            |
|-----------|-------------------------------|----------------------------------|------------------------------|-------------------------|------------|
|           |                               |                                  | (١٤٨)                        |                         |            |
|           |                               |                                  | وَتَتْحِثُونَ مِنَ           |                         |            |
|           |                               |                                  | الْجِبَالِ بُيُوتًا          |                         |            |
|           |                               |                                  | فَارِهِينَ                   |                         |            |
|           |                               |                                  | (1 ٤ 9)                      |                         |            |
| نموذج لمن | قَالَ إِنِّي لِعَمَلِكُمْ     | قَالُوا لَئِنْ لَمْ تَنْتَهِ يَا | , ,                          | إِذْ قَالَ لَهُمْ       | سيدنا      |
| يعترض     |                               | لُوطُ لَتَكُونَنَّ مِنَ          | · ·                          | أَخُوهُمْ               |            |
|           |                               | الْمُخْرَجِينَ (١٦٧)             | أَجْرِ إِنْ                  | لُوطٌ أَلَا             | عليه       |
|           | ر ، وَ.<br>نَجِّنِي وَأَهْلِي | ( , 5.35                         | أَجْرِيَ إِلَّا              | تَتَّقُونَ              | السلام     |
|           | مِمَّا يَعْمَلُونَ            |                                  | عَلَى رَبِّ                  | (۱۲۱)                   | ,          |
|           | (179)                         |                                  | الْعَالَمينَ<br>الْعَالَمينَ | ر \<br>إِنِّي لَكُمْ    |            |
|           | , ,                           |                                  | (١٦٤)                        |                         |            |
|           |                               |                                  | ر<br>أَتَأْتُونَ             |                         |            |
|           |                               |                                  | الذُّكْرَانَ مِنَ            |                         |            |
|           |                               |                                  |                              | ر<br>فَاتَّقُوا اللَّهَ |            |
|           |                               |                                  | (١٦٥)                        |                         |            |
|           |                               |                                  | ` ′                          | (17m)                   |            |
|           |                               |                                  | خَلَقَ لَكُمْ                | ,                       |            |
|           |                               |                                  | رَبُّكُمْ مِنْ               |                         |            |
|           |                               |                                  | أَزْوَاجِكُمْ بَلْ           |                         |            |
|           |                               |                                  | أَنْتُمْ قَوْمٌ              |                         |            |
|           |                               |                                  | عَادُونَ                     |                         |            |
|           |                               |                                  | (١٦٦)                        |                         |            |
| نموذج لمن | قَالَ رَبِّي أَعْلَمُ         | قَالُوا إِنَّمَا أَنْتَ مِنَ     | , ,                          | إِذْ قَالَ لَهُمْ       | سيدنا      |
|           |                               | الْمُسَحَّرِينَ (١٨٥)            |                              |                         |            |
|           | ·                             | وَمَا أَنْتَ إِلَّا بَشَرِّ      |                              | ي .<br>تَتَقُّونَ       | ء.<br>عليه |
|           | , ,                           | مِثْلُنَا وَإِنْ نَظُنُكَ لَمِنَ | أَجْرِيَ إِلَّا              | (۱۷۷)                   | السلام     |
| -         |                               | الْكَاذِبِينَ (١٨٦)              | عَلَى رَبِّ                  | ر \<br>اِنِّي لَکُمْ    | ,          |
|           |                               | فَأَسْقِطْ عَلَيْنَا كِسَفًا     | الْعَالَمِينَ                |                         |            |
|           |                               | مِنَ السَّمَاءِ إِنْ كُنْتَ      |                              |                         |            |
|           | 1 / 12**                      | مِنَ الصَّادِقِينَ               |                              |                         |            |
| L         | <u> </u>                      |                                  | <u> </u>                     | ` '                     |            |

| (۱۸۲) | تَكُونُوا مِنَ                                | فَاتَّقُوا اللَّهَ |  |
|-------|-----------------------------------------------|--------------------|--|
| , ,   | الْمُخْسِرِينَ                                |                    |  |
|       | (١٨١) وَزِنُوا                                | (١٧٩)              |  |
|       | بِٱلْقِسْطَاسِ                                | , ,                |  |
|       | الْمُسْتَقِيمِ                                |                    |  |
|       | (۱۸۲) وَلَا                                   |                    |  |
|       | تَبْخَسُوا                                    |                    |  |
|       | النَّاسَ                                      |                    |  |
|       | أَشْيَاءَهُمْ وَلَا                           |                    |  |
|       | تَعْثَوْا فِي                                 |                    |  |
|       | الْأَرْضِ                                     |                    |  |
|       | مُفْسِدِينَ                                   |                    |  |
|       | (١٨٣)                                         |                    |  |
|       | وَاتَّقُوا الَّذِي                            |                    |  |
|       | خَلَقَكُمْ                                    |                    |  |
|       | وَالْجِبِلَّةَ                                |                    |  |
|       | خَلَقَكُمْ<br>وَالْحِبِلَّةَ<br>الْأَوَّلِينَ |                    |  |
|       | (١٨٤)                                         |                    |  |

ويتضح من بيانات هذا الجدول أهمية بدء التذكير بخطاب سيدنا موسى لقومه؛ إذ التشابه بين بين اعتراضات فرعون ولحوقه سيدنا موسى إلى البحر ثم نجاة نبي الله؛ مع اعتراضات صناديد قريش ولحوقهم سيدنا محمدا صلى الله عليه وآله وسلم في حادثة الهجرة ثم نجاته كما ترسمها الخطاطة الآتية:

# محاورة --- اعتراض على عبادة الله --- تهديد مطاردة --- نجاة الرسول

وهذا يوضح أن البدء بحوار سيدنا موسى مع فرعون كان ضرورة يقتضيها المقام هنا؛ إذ هذا تبصير للرسول بما سيجابه به عند الجهر بالدعوة، ومعروف أن سوق الأحداث قبل حدوثها يقلل من وقعها على المحكيّ له حين وقوعها، ويكون عرض الأحداث هذا بمنزلة تصوير لما سيحدث بعد ذلك، وعليه يعد ما

حدث لسيدنا موسى مع فرعون وصفا لما سيحدث بين الرسول صلى الله عليه وسلم وقريش عند الجهر بالدعوة، وإعلاما بما سيتم طرحه من قبل صناديد قريش قبل طرحه، وأنك أيها الرسول الكريم سوف تخرج من مكة مطاردا كما نقص عليك من نبأ موسى وفرعون، وهذا التأويل يؤكده خبر "ورقة بن نوفل" حينما ذهب إليه الرسول الأعظم – صلى الله عليه وآله وسلم – في صحبة السيدة العظمى "خديجة" – رضي الله عنها – يقص عليه ما ألم به في غار "حراء" فأخبره كما في الصحيح: "هَذَا النَّامُوسُ الَّذِي أُنْزِلَ عَلَى مُوسَى صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، يَا لَيْتَنِي فِيهَا جَذَعًا، يَا لَيْتَنِي أَكُونُ حَيًّا حِينَ يُخْرِجُكَ قَوْمُكَ، قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّم، يَا الله عَلَيْهِ وَسَلَّم، يَا الله عَلَيْهِ وَسَلَّم، قالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّم، يَا الله عَلَيْهِ وَسَلَّم، قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّم، يَا الله عَلَيْهِ وَسَلَّم، قالَ رَبُولُ الله عَلَيْهِ وَسَلَّم، يَا الله عَلَيْهِ وَسَلَّم، قالَ وَرَقَةُ: نَعَمْ لَمْ يَأْتِ رَجُلٌ قَطُ بِمَا جِئْتَ بِهِ إِلَّا عُودِيَ، وَإِنْ يُدْرِكْنِي يَوْمُكَ أَنْصُرُكَ نَصْرًا مُؤَرِّرًا"(۱)، وقد تحقق هذا يوم أُخرج الرسول من مكة مهاجرا إلى المدينة المنورة.

وهذا المنهج الحكائي المستقبلي نعمة من نعم القرآن المباركة على نبي الإسلام وعلى أمة الإسلام؛ فنحن أهل القرآن نكاد نقف على ما سوف يحدث يوم القيامة خطوة بخطوة وحدثا بحدث من خلال سرد القرآن له في مواضعه المتعددة، حتى إن أحدنا ليكاد يراه رأي العين من دقة الوصف الحكائي الذي جاءت به الآيات الكريمات.

ويكشف الحوار في المشهد الموسوي عن إحدى وظائفه الفنية وهي تحليل الشخصية وبيان سماتها وأفكارها؛ "فالحوار يتيح للشخصيات أن تعبر عن نفسها"(٢)، وفي أحاديث الشخصيات تتجلى سماتهم، وطبائعهم، ويكشفون أحياناً

<sup>(</sup>٢) معجم مصطلحات نقد الرواية، دالطيف زيتوني، مكتبة لبنان ناشرون دار النهار النشر،

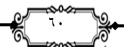


<sup>(</sup>۱) المسند الصحيح المختصر بنقل العدل عن العدل إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم، مسلم بن الحجاج أبو الحسن القشيري النيسابوري ، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي، دار إحياء التراث العربي – بيروت، ج١ ص١٣٩.

عن جزء من نياتهم، وهنا يكشف حوار سيدنا موسى مع فرعون سمات كل منهما؛ فسيدنا موسى استطاع أن يرد على اتهامات فرعون: ﴿ قَالَ أَلَمْ نُرِّبُكَ فِينَا وَلِيدًا وَلَبِثْتَ فِينَامِنْ غُمُرِكَ سِنِينَ ﴿ ۚ وَفَعَلْتَ فَعَلْتَكَ ٱلَّتِي فَعَلْتَ وَأَنتَ مِنَ ٱلْكَنفِرِينَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْتُ اللَّهُ عَلَيْتُ اللَّهُ عَلَيْتُ اللَّ قَالَ فَعَلْنُهَا إِذَا وَأَنَا مِنَ الضَّمَ لَيِنَ ١٠٠ فَفَرَرْتُ مِنكُمْ لَمَّا خِفْتُكُمْ فَوَهَبَ لِي رَبِّي خُكُمًا وَجَعَلَني مِنَ الْمُرْسَلِينَ اللهِ وَيَلْكَ نِعْمَةٌ تَمُنُّهُ عَلَى أَنْ عَبَدَتَ بَنِي إِسْرَةِ مِلَ اللهِ ، وهذا يدل على موقف سيدنا موسى القوى إلى جانب موقف فرعون الذي ألجأه ضعفه بعد ذلك إلى أن ينزل عن مكانته ويجعل الملأحوله هم الآمرين: ﴿ قَالَ لِلْمَلِا حَوْلُهُ ۚ إِنَّ هَٰذَا لَسَاحِرٌ عَلَيْ ۗ ﴿ اللَّهِ ال يُرِيدُ أَن يُغْرِجَكُم مِّنْ أَرْضِكُم بِيحْرِهِ فَمَاذَاتَأَمُرُونِ اللهِ ، ثم يكشف الحوار عن تنامي ضعف فرعون ما جعل السحرة يشترطون عليه قبل تحدي سيدنا موسى: ﴿ فَلَمَّا جَاءَ ٱلسَّحَرَةُ قَالُواْ لِفِرْعَوْنَ أَبِنَّ لَنَا لَأَجْرًا إِن كُنَّا خَنُ ٱلْغَلِيِينَ (ا) قَالَ نَعَمْ وَإِنَّكُمْ إِذَا لَمِينَ ٱلْمُقَرِّينَ ﴿ اللهِ عنده ما جعله يستعين الضعف عنده ما جعله يستعين بالنساس: ﴿ فَأَرْسَلَ فِرْعَوْنُ فِي ٱلْمَلَآيِنِ خَشِرِينَ ﴿ أَنَّ هَتَوُلَآءِ لِشَرْدِمَةٌ قَلِيلُونَ ﴿ أَنَ مَ وَإِنَّهُمْ لَنَا لَعَآيِظُونَ الله وَإِنَّا لَجَمِيعٌ حَذِرُونَ ١٥٠ ﴾ ، وهكذا أدى الحوار هنا وظيفته في كشف تخلخل موقف فرعون واضطرابه في الوقت الذي كشف عن تتامى موقف سيدنا موسى قوة وثقة، وفي هذا طمأنة لسيدنا محمد؛ فكما أن الله لم يترك نبيه موسى وجعله ينتصر على فرعون فلن يتركك يا حبيبه وسينصرك على مشركي مكة.

وهذه القوة عند سيدنا موسى جعلته يقترح أدلة على صدق دعوته أمام فرعون: ﴿ قَالَ أَوَلَوْ جِنْتُكَ بِشَيْءٍ مُبِينٍ ﴿ وَقَد كَانَ الدَليلَ مِن جنسِ مَا يحسن القوم وهو السحر: ﴿ فَأَلْقَىٰ عَصَاهُ فَإِنَا هِىَ ثُعْبَانُ مُبِينٌ ﴿ وَقَدْ كَانَ الدَليلُ مِن جَنْسَ مَا يحسن القوم وهو السحر: ﴿ فَأَلْقَىٰ عَصَاهُ فَإِنَا هِىَ ثُعْبَانُ مُبِينٌ ﴿ وَفَدْ كَانَ الدَليلُ مِن جَنْسَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّلَهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ اللللَّاللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّالَةُ الللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ الللللَّالَةُ الللَّاللَّالَةُ اللَّهُ اللللَّهُ اللللَّاللَّالَةُ اللللَّالِيلُولُولُولُولُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّ

الطبعة الأولى ٢٠٠٢م.ص٨٢.

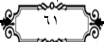


وذلك حتى يكون أشد تأثيرا على الناس، وهذا ما سوف يفعله سيدنا محمد عندما تحدى قومه في غير موضع من سور القرآن الكريم: ﴿ وَإِن كُنتُمْ فِي رَيْبٍ مِّمَّا نَزَّلْنَا عَلَى عَبْدِنَا فَأْتُواْ بِسُورَةٍ مِن مِّشْلِهِ وَادْعُواْ شُهَدَاءَكُم مِّن دُونِ اللَّهِ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ﴾ "البقرة على عَبْد فوة موقف المقترح وتحد ظاهر للمقترح عليهم.

كما كشف تنامي الحوار هنا عن تبدل موقف السحرة الذين جاءوا وكلهم ثقة في الفوز على سيدنا موسى وإبهار الناس المجتمعين بما سيأتون من السحر، ما جعلهم يشترطون الأجر على فرعون وهذا الاشتراط لا يأتي إلا ممن هو واثق من عمل يده، إلا أنهم سرعان ما تبدل موقفهم وتراجعوا عما هم فيه من الكبر والعنت بعدما ألقى سيدنا موسى عصاه: ﴿ فَأَلْقَوْا حِالْمُمْ وَعِصِيّهُمْ وَقَالُوا بِعِزَةٍ فِرْعُونَ وَالْتَعَنَّ الْفَيْلُونَ ﴿ فَالْقَى مُوسَى عَصَاهُ فَإِذَا هِى تَلْقَفُ مَا يَأْفِكُونَ ﴿ فَالْقِي السّحرة مُ سَجِدِينَ إِنَّا لَنَحَنُ الْفَيْلِبُونَ ﴿ فَالْقِي السّحرة وَ الحقيقة وليس السحر الذي يصنعون، وهذا التبدل الإيماني جعلهم لا يأبهون لتهديد فرعون: ﴿ فَالَ ءَامَنَيُمْ لَهُ فَبَلُ أَنْ ءَادَنَ لَكُمْ إِنَّهُ مِنْ عَلَمُكُم السِّحر فَلَسُوفَ تَعَلَمُونَ لَافُطِّينَ آيَدِيكُم وَأَرْجُلكُم مِنْ خِلْفِ وَلاَصُلِبُكُمُ النّبِي عَلَمُكُم السِّحر الإيمان في قلوبهم ما جعلهم يقدمون إيمانهم سببا المغفرة وعوضا عما يلقون من فرعون.

ومما يدل على تمام الثقة بالله تعالى في حوار سيدنا موسى مع من آمن معه أنه عليه السلام كان مطمئنا لنصر الله تعالى له سريعا في الرد على الخائفين: ﴿ فَلَمَّا تَرَبَّهَا الْجَمْعَانِ قَالَ أَصْحَبُ مُوسَى إِنَّا لَمُدْرَكُونَ ﴿ قَالَكُلّا إِنَّ مَعَى رَبِّي سَبَهْدِينِ ﴿ فَلَمَّا تَرَبَّهَا الْجَمْعَانِ قَالَ أَصْحَبُ مُوسَى إِنَّا لَمُدْرَكُونَ ﴿ قَالَكُلّا إِنَّ مَعَى رَبِّي سَبَهْدِينِ ﴿ الله فَإِن الله تعالى معه وسيهديه إلى طريق النجاة على الله تعالى فهو ينفي كل شك ويزيل حتما، ويدل لفظ "كلا" هنا على تمام الثقة بالله تعالى فهو ينفي كل شك ويزيل كل ارتياب لديهم.

وأما سيدنا إبراهيم -عليه السلام- فجاء خطابه عقليا قائما على أسلوب



الاستفهام المتدرج: ما تعبدون؟ هل يسمعونكم؟ أو ينفعونكم أو يضرونكم؟ فهنا نجد أن الخطاب يبطل عبادتهم عمليا وعقليا؛ إذ هذه الأسئلة المتتالية تحوج المتلقي إلى الرجوع إلى نفسه بالتفكير في أمره وعبادته تلك، وهذا يبين أن ذكر حوار سيدنا "إبراهيم" هنا أيضا كان ضرورة اقتضاها السياق القرآني لأن هذا الخطاب سيكون هو هو الخطاب الموجه لقريش التي كانت حينئذ تعبد الأصنام أبضا.

ولم يذكر الحوار الإبراهيمي هنا مشهد محاجة النمرود مع سيدنا إبراهيم كما جاء في سورة البقرة: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِى حَآجَ إِبَرَهِمَ فِي رَبِّهِ أَنْ ءَاتَنهُ اللهُ الْمُلْك إِذَ قَالَ إِبْرَهِمُ وَي رَبِّهِ أَنْ ءَاتَنهُ اللهُ الْمُلْك إِذَ قَالَ إِبْرَهِمُ وَي رَبِّهِ أَلْ إِبْرَهِمُ فَإِنَ اللهَ اللهُ اللهُ اللهِ عَلَى الله الله عَنْ رَبِي الله الله الذي يدعي الألوهية قد مر في مشهد سيدنا موسى عليه السلام مع فرعون في المشهد السابق للمشهد الإبراهيمي من السورة نفسها إذ قال فرعون: ﴿ قَالَ لَهِنِ النَّهَا عَيْرِي لَأَجْعَلَنكَ مِنَ الْمَشْجُونِينَ ﴿ الله فالمقصود هو مذا الحوار قد حصلت من المشهد الفائت فلا داعي لتكراره هذا؛ فالمقصود هو تقديم النموذج وقد قدم.

ولعل تقديم حوار سيدنا "إبراهيم" مع قومه على حوار الأنبياء: "نوح وهود وصالح" عليهم السلام لأن زمانه كان الأقرب لزمن الرسول الكريم محمد – صلى الله عليه وآله وسلم – منهم، وكانت قريش تفتخر بأنها ذرية ولده "إسماعيل" عليه السلام، كما ألمح الإمام "البقاعي" إلى أمر مهم هنا في الحوار الإبراهيمي وهو أن الله تعالى هنا لم يذكر عاقبة الإهلاك كما ذكر في بقية الحوارات: "إشارة إلى البشارة بالرفق ببنيه العرب في الإمهال كما رفق بهم في الإنزال والإرسال"(١)،

<sup>(</sup>۱) نظم الدرر في تناسب الآيات والسور، البقاعي، دار الكتب العلمية - بيروت - ١٤١٥هـ - ١٤١٥ هـ - ١٩٩٥ م، ج٥ ص ٣٥٠.



وهذا عامل من عوامل الاتصال المعنوي مع الخطاب المحمدي يضاف إلى ما سبق ذكره في الحبك المعنوي.

وأما نبى الله "نوح" عليه السلام فقد عبد قومه الأصنام يقول تعالى مخبرا [ سورة نوح: ٢٣]، كما أن قريش كانت تعبد الأصنام؛ أي المحاجة في المعبود واحدة هنا، كما أن احتجاج قوم نوح على نبيهم في أتباعه هو هو احتجاج قريش على رسولنا الكريم في أتباعه؛ فقوم نوح استتكفوا أن يجاوروا من هم أقل منهم مكانة في اتباع النبي فقالوا: ﴿ قَالُوا النَّوْمِنُ لَكَ وَاتَّبَعَكَ ٱلْأَرْدَلُونَ ﴿ اللَّهُ ﴾ وقريش قالت للرسول الأمر ذاته؛ ففي سنن ابن ماجه: "جاء الأقرع بن حابس التميمي وعينية بن حصن الفزاري فوجدوا رسول الله صلى الله عليه و سلم مع صهيب وبلال وعمار وخباب قاعدا في ناس من الضعفاء من المؤمنين، فلما رأوهم حول النبي صلى الله عليه و سلم حقروهم فأتوه فخلوا به وقالوا إنا نريد أن تجعل لنا منك مجلسا تعرف لنا به العرب فضلنا، فإن وفود العرب تأتيك فنستحيى أن ترانا العرب مع هذه الأعبد، فإذا نحن جئناك فأقمهم عنك، فإذا نحن فرغنا فاقعد معهم إن شئت"(١) ، ولذا صدر الأمر الإلهي للنبي محمد: ﴿ وَلَا تَقَارُهِ الَّذِينَ يَدَّعُونَ رَبَّهُم بِٱلْغَدَوْةِ وَٱلْعَثْيِّي يُرِيدُونَ وَجَهَدُهُ مَا عَلَيْكَ مِنْ حِسَابِهِم مِّن شَيْءٍ وَمَا مِنْ حِسَابِكَ عَلَيْهِم مِّن شَيْءٍ فَتَطُرُدَهُمْ فَتَكُونَ مِنَ الظَّالِمِينَ ١٠٥ ﴾ (الأنعام ٥٢) كما صدر الأمر الإلهي للنبي نوح بعدم طرد المؤمنين ما جعله يقول: ﴿ وَمَا أَنَّا بِطَارِدِ الْمُؤْمِنِينَ اللَّهِ إِنَّا أَنَّا إِلَّا نَذِيرٌ مُبَنَّ اللَّهِ ﴾.

وأما أنبياء الله تعالى: "هود وصالح ولوط وشعيب" عليهم السلام فقد عبدت أقوامهم الأصنام أيضا؛ فقوم عادٍ كانوا يعبدون الأصنام، واتّخذوا من ثلاثة

<sup>(</sup>۱) سنن ابن ماجه، محمد بن يزيد أبو عبدالله القزويني، تحقيق : محمد فؤاد عبد الباقي، دار الفكر – بيروت، ج٢ ص١٣٨٢.



أصنام آلهة لهم قال صاحب الكشاف: "وكانت لهم أصنام يعبدونها . صداء، وصمود، والهباء، فبعث الله إليهم هوداً نبياً "(۱)، وقوم ثمود ولوط ومدين كذلك عبدوا الأصنام، وليس أدل على أن هؤلاء الأقوام جميعا كانوا يعبدون آلهة من دون الله من الخطاب الذي جاء على لسان كل نبي يدعوهم فيه إلى عبادة الله الواحد الأحد:

- فقد قال نبي الله نوح عليه السلام: ﴿ لَقَدُ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَىٰ قَوْمِهِ فَقَالَ يَا قَوْمِ اعْبُدُوا اللهَ مَا لَكُم مِّنْ إِلَٰهٍ غَيْرُهُ إِنِّي أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْم عَظِيمٍ ﴾ [ سورة الأعراف: ٥٩].
- وقال نبي الله هود عليه السلام: ﴿ ۞ وَإِلَىٰ عَادٍ أَخَاهُمُ هُودًا قَالَ يَا قَـوْمِ اعْبُـدُوا اللهَّ مَا لَكُم مِّنَ إِلَٰهٍ غَيْرُهُ أَفَلَا تَتَقُونَ ﴾ [ سورة الأعراف: ٦٥].
- وقال نبي الله صالح عليه السلام: ﴿ وَإِلَىٰ ثَمُودَ أَخَاهُمْ صَالِحًا قَالَ يَا قَوْمِ اعْبُدُوا اللهَّ مَا لَكُم مِّنْ إِلَٰهٍ غَيْرُهُ قَدْ جَاءَتُكُم بَيِّنَةٌ مِّن رَبِّكُمْ هَٰذِهِ نَاقَةُ اللهَّ لَكُمْ آيَةً فَذَرُوهَا تَأْكُلُ فِي أَرْضِ اللهَّ وَلا تَمَسُّوهَا بِسُوءٍ فَيَأْخُذَكُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ [سورة الأعراف: ٧٣].
- وقال نبي الله شعيب عليه السلام: ﴿ وَإِلَىٰ مَدْيَنَ أَخَاهُمْ شُعَيْباً قَالَ يَا قَوْمِ اعْبُدُوا اللهَّ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَهٍ غَيْرُهُ وَلا تَنْقُصُوا الْمِكْيَالَ وَالْمِيزَانَ.. ﴾ [سورة الأعراف: ٨٥].

فهذه الآيات المباركات توضح أن هؤلاء الأقوام كانوا يعبدون الأصنام أو غير الأصنام من دون الله تعالى، فجاء الأمر في سورة الأعراف بتوحيد الله تعالى وإفراده بالعبادة، وجاء الأمر هنا في سورة الشعراء بتقوى الله تعالى فقد قال كل نبي لقومه: "أَلَا تَتَقُونَ" التي اختص ذكرها في السورة الكريمة خمس مرات من أصل ست مرات في القرآن الكريم كله، ولا تتافي بين الأمر بالعبادة والأمر

<sup>(</sup>١) الكشاف عن حقائق التنزيل وعيون الأقاويل في وجوه التأويل، أبو القاسم محمود بن عمر الزمخشري الخوارزمي، دار إحياء التراث العربي – بيروت، ج٢ ص١٢٢.



بالتقوى إذ هما في هذا السياق معنيان لمدلول واحد، وقد قرن الله بينهما في كثير من آياته الكريمات من مثل قوله في سورة "نوح": ﴿ أَنِ اَعْبُدُوا اللهَ وَاتَّقُوهُ وَاَطِيعُونِ ﴿ ﴾ ، أو من مثل قوله تعالى من سورة البقرة: ﴿ يَآأَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُواْ رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِن مَثَلُ قُونَ ﴿ اللهِ مِن مَثَلُ مُعَمَّدُ اللهِ مَن سَورة البقرة: ﴿ يَآأَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُواْ رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِن مَثْلُ مُعَلِّمٌ لَعَلَكُمْ تَتَقُونَ ﴾ .

وقد جاء حوار سيدنا هود مع قومه كاشفا عن موطن من مواطن العظة لقريش؛ فقد كانت عاد تسكن قريبا منهم بين عمان وحضرموت، تلك الأراضي التي هي مناطق رملية لا نماء بها بعد أن كنت من أخصب الأراضي وأوفرها، كما حكى القرآن الكريم وأنها كانت موطن مجاري الماء: ﴿ أَتَبْنُونَ بِكُلِّ رِبِعٍ ءَايَةً نَعَبْثُونَ ﴿ اللَّهُ وَنَ مَصَانِعَ لَعَلَكُمْ مَعَلَدُونَ ﴿ اللَّهُ وَإِذَا بَطَشْتُم بَطَشْتُم بَطَشْتُم بَطَشْتُم بَعَلَيْهُ فَهِذَا نموذج للحوار مع أولي القوة والنماء، لكنهم استخفوا بكلام نبي الله هود عليه السلام وادعوا ان هذا خلق الأولين، فكان جزاء تكذيبهم أن أهلكهم الله تعالى بريح صرصر في أيام نحسات.

وأما خطاب سيدنا صالح لقومه فيقدم نموذج الحوار مع من يتبعون الضّد لال ويسيرون وراء الكبراء دون تمييز أو تعقل: ﴿ وَلَا تُطِيعُواْ أَمَى الْمُسْرِفِينَ ﴿ وَلَا تُطِيعُواْ أَمَى الْمُسْرِفِينَ ﴿ وَلَا تُطِيعُواْ أَمَى الْمُسْرِفِينَ ﴿ وَلَا يَصُلِحُونَ وَ الكبراء دون تمييز أو تعقل: ﴿ وَلَا يَصُلِحُونَ وَ اللّهِ مَع أَهِلَ مَكَةً ما فيه اللّه القرآني وَلَا يُصَلِحُونَ اللّهُ وتبعهم كثير من الناس، وهذا الخطاب القرآني يحذر هؤلاء من أن يسيروا وراء كبرائهم وأن يتعقلوا ما مرّ من أنباء الأمم السابقة حتى ينقذوا أنفسهم من العذاب الذي حلّ بمن سبقهم.

وجاء خطاب سيدنا لوط لقومه ليعبر عن أن دعوة الأنبياء تبتغي العفاف لأصحابها وأنها تنشد الارتقاء بهم إلى مصاف أفضل البشر باتباع ما أنزل الله تعالى، وتأبى لأتباعها أن يكون بهم شذوذ عن الفطرة السوية التي فطر الله الناس عليها فيقول تعالى: ﴿ أَتَأْتُونَ الذُّكُرَانَ مِنَ الْعَلَمِينَ ﴿ وَتَذَرُونَ مَا خَلَقَ لَكُمْ رَبُّكُمْ مِنَ الْعَلَمِينَ ﴿ وَقَد جَاء الخطاب هنا لأن قريشا كانت إذا أرادت

الخروج إلى الشام تمر على ديار قوم لوط، وقد أخبر الله تعالى بذلك في سورة الصافات ناصا على أخذ العبرة: ﴿ وَإِنَّكُو لَنَمُرُونَ عَلَيْهِم مُّصِيحِينَ ﴿ وَإِنَّكُو لَنَمُرُونَ عَلَيْهِم مُّصِيحِينَ ﴿ وَإِلَّا إِلَا اللهِ اللهِ العبرة ممن عَمَورة بأهل لوط والآن غارت هذه القرية في الأرض سبقهم، فهذه الديار كانت معمورة بأهل لوط والآن غارت هذه القرية في الأرض وأصبح باطنها مقلوبا على ظاهرها كما حكى القرآن الكريم في سورة الحجر: ﴿ فَجَعَلْنَا عَلِيهُم اللهِ المندثرة يعطيها عظة وعبرة من الأحداث التي حصلت لهذه على باقي القرية المندثرة يعطيها عظة وعبرة من الأحداث التي حصلت لهذه القرية ولذا جاء مشهد سيدنا لوط مع قومه هنا في معرض الجهر بالدعوة.

وجاء حوار سيدنا شعيب مع قومه ليقدم الخطاب الموجه للتجار الذين يطففون الكيل والميزان ويأتون بأنواع المفاسد الموجبة للهلاك: ﴿ ﴿ أَوْفُوا ٱلْكَيْلُ وَلَا تَكُونُوا مِنَ ٱلْمُخْسِرِينَ ﴿ ﴾ وَزِنُوا بِٱلْقِسْطَاسِ ٱلْمُسْتَقِيمِ ﴿ اللَّهِ وَلَا بَدَّخَسُوا ٱلنَّاسَ أَشْيَاءَهُمْ وَلَا تَعْثَوْا فِي تَكُونُوا مِنَ ٱلْمُخْسِرِينَ ﴿ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ على تطفيفهم الكيل فقال تعالى مفتتحا سورة المطففين: "ويل للمطففين".

وإن حشد هذه المشاهد في هذه السورة الكريمة هو من باب الإنذار الذي ينطوي تحت قوله تعالى: "وأنذر عشيرتك" ففي هذه المشاهد من العبر والعظات ما يقدم الحجج الداعمة للدعوة المحمدية؛ إذ الإخبار بأنباء الأمم السابقة دون اختلاف الرسول إلى معلم قبل ذلك فيه دلالة على أن هذا القرآن من عند الله تعالى ولذلك عقب الله تعالى على مشاهد الأنبياء بقوله مؤكدا أن القرآن من عنده تعالى ولذلك عقب الله تعالى على مشاهد الأنبياء بقوله مؤكدا أن القرآن من عنده تعالى: ﴿ وَلِنَّهُ لِنَا لَهُ لَكِنَا لِنَا لَهُ لَكُونَ مِنَ ٱلمُنذِرِينَ الله وفي الوقت ذاته هو إنذار لكفار مكة بالعذاب الذي سيحل بهم إذا رفضوا الدعوة كما حلّ بالأمم التي قبلهم حين رفضوا دعوة أنبيائهم.

أما خطاب النبي صلى الله عليه وسلم لقومه فجاء كلاميا بيانيا وتمثل في القرآن الكريم، وجاء الخطاب هنا متفرقا على جزأين؛ جزء افتتحت به السورة،

وجزء اختتمت به وبينهما جاء خطاب الأنبياء السابقين إلى أقوامهم، وفي هذا دلالة على أن هذا خطاب الأنبياء إنما هو استشهاد على ما جاء به الخطاب المحمديّ، وكما أنه تسلية للرسول صلى الله عليه وآله وسلم وللمؤمنين معه فهو في الوقت ذاته زجر للمشركين؛ إذ هو عرض لما يترتب على تكذيب دعوة الرسول من فناء في الدنيا وخسران في الآخرة، كما أن فيه أيضا تثبيتا للرسول صلى الله عليه وآله وسلم: ﴿ وَقَالَ ٱلّذِينَ كَفَرُوا لَوَلا نُزِلَ عَلَيهِ ٱلْقُرْءَ ان حُمُلةً وَحِدةً فَالله الله عليه وَأَدك وَرَبَّلنّهُ تَرْبِيلًا ﴾ (الفرقان: ٣٢).

كما نلحظ من الجدول الفائت أن السورة الكريمة عرضت لحوارات الأنبياء السابقين مع أقوامهم فقط دون التعرض لتفاصيل حيواتهم؛ إذ المناط هنا ليس معرفة حيواتهم وتفاصيلها لكن المناط هنا هو الوقوف على معرفة كيفية الإبلاغ وطرقه المتباينة، وهذا يدلنا على أن "القصة في القرآن الكريم تمتزج بموضوعاته امتزاجا عضويا لا يدع مجالا للفصل بينها وبين غيرها من موضوعات السورة، بل إن القصة تجيء أبدا في معرض الاستشهاد على الأمر الذي تعرض له السورة"(۱)، مما يجعل القصص هنا دوالا معنويا تمتن العلاقة بين جزئيات السورة الكريمة.

كما يدل الجدول الفائت على أن البناء الأساس لسورة الشعراء قائم على أسلوب الحوار؛ ومما يرشح ذلك أننا نجد الفعل "قال" تكرر اثنتين وثلاثين مرة وتكرر ثلاث عشرة مرة بلفظ "قالوا" وتكرر مرتين بلفظ "قيل" وجاء مرة بلفظ "قل" ومرة بلفظ "يقولون"، وتظهر الألفاظ التي يخاطب الله تعالى بها رسولنا محمدا منداحة في السورة كلها ومنها: "لعلك، واذ التي تأويلها واذكر إذ،



واتل عليهم، على قلبك لتكون، أفرأيت، .... مما يجعل الحوارية مهيمنة على بناء السورة الكريمة.

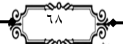
ومما يرشح الأسلوب الحواري من مبدأ السورة الكريمة أيضا رأي "ابن عجيبة" في بحره المديد إذ يرى أن "طسم" هي مختصرات لأسماء الرسول فيقول: "يقول الحق جل جلاله: {طسم} أي: يا طاهر، يا سيد، يا محمد، أو: أيها الطاهر السيد المجيد"(١) وعلى هذا الرأي تمثل تلك الحروف نداء من الله تعالى لنبيه محمد صلى الله عليه وآله وسلم.

# وهكذا يتضح أن هيمنة الأسلوب الحواري على مسار السورة تمثل فيما يأتي:

أولا: خطاب من الله تعالى لرسولنا الكريم صلى الله عليه وآله وسلم: ﴿ طَسَمَ اللهُ عَلِيكَ اَلْكِنَبِ ٱلْمُبِينِ اللهُ يَعَلَى بَيْخُ فَضَكَ ٱلَا يَكُونُوا مُؤْمِنِينَ الله وقيه بيان بإعجاز القرآن الكريم وأنه من عند الله تعالى، ومن دلائل ذلك "طسم" تلك الحروف المقطعة -التي لا يعلم تأويلها إلا الله تعالى- التي تبين أن سيدنا محمدا الذي لا يعرف القراءة والكتابة لا يؤاتيه أن يقول تلك الحروف المقطعة من عنده وأنها لابد أن تكون من عند الله تعالى؛ إذ هي تنطق حروف على نية الاتصال وليس على نية الانفصال أي أن منشئها يدرك معانيها وليس فقط مدلولها اللفظي.

ثانيا: سرد محاورات بعض الأنبياء السابقين عليهم السلام مع أقوامهم الذين تشابهت عبادتهم أو حججهم مع عبادة مشركي مكة وحججهم، وهذا السرد جاء ليؤكد حقيقة راسخة وهي أن: "سورة الشعراء حديث عن الرسل والرسالة، ولذلك جاء القصيص فيها ليعالج أصلاً من أصول الدين، وهو الإيمان بالرسل، ويقرر حقيقة واحدة هي: اتفاق الأنبياء عليهم السلام على دين واحد، ودعوة

<sup>(</sup>١) البحر المديد، ج٥ ص٢٣٣.



واحدة هي الدعوة إلى توحيد الله، وإخلاص العبادة له، والخلوص من الشرك"(١)، وهذا مما يبين وظيفة من وظائف حوار الرسل عليهم السلام مع أقوامهم.

ثالثا: العودة إلى الخطاب الإلهي الموجه للرسول -صلى الله عليه وآله وسلم- في ختام السورة بداية من قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّهُ لَنَزِيلُ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴿ اللَّهِ الرُّوحُ الْعَالَمِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ الللَّالَةُ الللَّاللَّهُ اللَّهُ الللَّا الللَّهُ الللَّهُ

<sup>(</sup>۱) سورة الشعراء (دراسة بلاغية تحليلية)، رسالة مقدمة لنيل درجة الماجستير في البلاغة إعداد/ فوزية بنت مسفر بن سلمي المطيري، إشراف الدكتور: محمد بن سعد الدبل، العام الجامعي ١٤٢٥هـ-١٤٢٦هـ، ص ٣٤١.

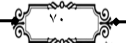


### المبحث الرابع: التناسب:

### ١ - تعالق العنوان مع موضوع السورة:

إن العنوان هو الجسر الذي يعبر عليه القارئ إلى السورة، لذا لابد من وجود خيوط تربط بينه وبين ماهية أحداث السورة ليحدث الارتباط بينها لفظيأ ومعنوياً وليمثّل بنية وسيطة بين داخل السورة وخارجها، وقد وضع الله -تعالى-عنواناً لكل سورة يتعالق مع أحداثها، ويدل عليها، وقد تبين من العرض الفائت أن سورة الشعراء تمثل الوحدة القرآنية في أوضح صورها وأتم مقاصدها، كما تبين أن الموضوعات المؤتلفة في قالب واحد هي الجداول المنسابة التي تصب في محيط السورة العميق، وأنها بهذا تكون أشد وقعا من الموضوعات المنفردة التي تشبه الجداول المنفصلة التي لا مورد لها يغذيها ولا مجمع لها يقويها، والتحليل اللغوى للعنوان يفيد معنى البيان والعلم؛ إذ يقول ابن سيده في مخصصه: "شُعَرَ بالشيء: عَلِمَ وشَعَرَ الرجِلُ: صار شاعراً وأَشْعَرْتِه بالأمر: أَعْلَمْته"(١)، والعنوان بهذا المعنى اللغوي يتناسب مع موضوع السورة الذي هو الإعلام بالإسلام والإعلام بمواقف الأنبياء السابقين مع أقوامهم، كما يتناسب مع حديث السورة عن فئة الشعراء كما جاء في ختامها؛ فقد عنيت سورة الشعراء بعرض قضية الإيمان على أهل مكة الذين يعلون من شأن الشعر وأهله، فكان من الطبعي أن تتضمن السورة الكريمة حديثًا عن الشعراء الذين يثق الناس في رؤيتهم كما وثق فرعون ومن معه في السحرة، ولعل هذا من تعليلات افتتاح المشاهد النبوية بمشهد سيدنا موسى -عليه السلام-، فكان التعريض بالفئة الباغية منهم في ختام السورة بمنزلة التحدي لهؤلاء الشعراء في أن يأتوا بمثل هذا القرآن الكريم؛ فالشعراء الذين

<sup>(</sup>۱) المخصص، ابن سيده، تحقيق: خليل إبراهم جفال دار إحياء التراث العربي بيروت، الطبعة: الأولى ١٤١٧هـ ١٩٩٦م، كتاب الأفعال والمصادر.



هم أقدر الناس على التحدي، وهذا لمما يفسر لنا وجود هذا القصص هنا فقد سبق أن تحدى كل نبي قومه وأظهر لهم من الآيات ما يدل على صدق رسالته كما فعل سيدنا موسى عليه السلام في حواره مع فرعون وسيدنا إبراهيم في حواره مع قومه وبقية الأنبياء عليهم السلام مع أقوامهم.

كما أن ذكر الشعراء هنا ينص على أن القرآن ضرب من الكلام يخالف كلامهم الذي يعرفه العرب جميعا، وبأن حال النبي يخالف حالهم من حيث القول والفعل؛ "فإن كان الشعر كذباً لا قرينة على مراد صاحبه فهو قبيح، وإن كان عليه قرينة كان كذباً معتذراً عنه فكان غير محمود، وفي هذا إبداء للبون الشاسع بين حال الشعراء وحال النبي (صلى الله عليه وسلم) الذي كان لا يقول إلا حقاً ولا يصانع ولا يأتي بما يضلّل الأفهام "(۱).

وقد جاء ذكر الشعراء بعد نفي الكهانة عنه ليدل على نفي الصفتين عنه يقول الإمام "ابن عجيبة": "ولما ذكر الكهنة ذكر الشعراء وحالهم ؛ لينبه على بُعد كلامهم من كلام القرآن، فينتفي كونه كهانة وشعراً، كما قيل فيه"(")، وهكذا نجد أن ذكر الشعراء والشياطين الذين يتنزلون بالإفك على أوليائهم مرتبط بموضوع السورة ارتباطا عضويا؛ إذ ذكرهم بالذم هنا هو نفي لاتصافه صلى الله عليه وآله وسلم بأن يكون واحدا منهم، ونفي لأن يكون ما جاء به ضربا من أقاويلهم الكاذبة وتهويماتهم الخادعة؛ "فكيف يتوهم أن ينتظم في سلكهم من تنزهت ساحته عن أن تحوم حوله شائبة الاتصاف بشيء من الأمور المذكورة، واتصف بمحاسن الصفات الجليلة، والأخلاق الحميدة"(")، وقد فصلت السورة أمر الكهان أمر الكهان أمر ذكر الشعراء وذاك لأن أمر الكهانة أمر خفي قد ينطلي على ضعفاء

<sup>(</sup>٣) البحر المديد ج٥ ص٢٩٩.



<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير ج١٩ ص٢١٠.

<sup>(</sup>٢) البحر المديد ج٥ ص٢٩٨.

ومما يتناسب مع ارتباط ذكر الشعر والكهانة في خواتيم السورة التي فيها أمر بالجهر وعرض الإيمان على أهل مكة أن العلاقة قائمة في خيال المشركين بين الكهانة والشعر؛ "إذ كانوا يزعمون أن للشاعر شيطاناً يملي عليه الشعر وربما سموه الرَّئِيّ، فناسب أن يقارَن بين تزييف قولهم في القرآن: هو شعر، وقولهم في النبي (صلى الله عليه وسلم) هو شاعر، وبين قولهم: هو قول كاهن، كما قرن بينهما في قوله تعالى: (وما هو بقول شاعر قليلاً ما تُؤمنون ولا بقولِ كاهن قاليلاً ما تُؤمنون (الحاقة: ٤١، ٢٤) "(١)، وبهذا الذكر في هذا الموضع يتبين مخالفة القرآن لكلا الأمرين وأن الرسول بريء من كلتا الصفتين.

وإن ارتباط العنوان بمحتوى السورة يجعله باعثا على التخيل، ويحيل إلى مدلولات النص الأدبي من حيث فكرة النص وموضوعه وأثره، وقد فقه قدماؤنا وظيفة العنوان ومدلولاته حين عرفوا العنوان بكلمات: القصد، والأثر، والسمة، والتعريض (٢)، تلك الكلمات التي تدل على وظائف العنوان، مما حدا د. "الجزار" أن يصف هذه الكلمات بأنها أقرب إلى المعنى الاصطلاحي منها إلى المعنى

<sup>(</sup>٢) ينظر مادة "عنن" ومادة "عني" القاموس المحيط، ولسان العرب، والمعجم الوسيط، وتاج العروس.



<sup>(</sup>١) التحرير والتتوير ج١٩ ص٢٠٧.

اللغوي فيقول: "إن ما أورده المعجم لها من دلالة، أزعم أنها تكاد تكون اصطلاحية أكثر منها لغوية، فقول ابن سيده السابق إن العنوان "سمة الكتاب" يقطع بين الكلمة والثقافة الشفاهية التي كانت أساس حركة الجمع اللغوي بشروطها الثلاثة الزمانية والمكانية والثقافية"(۱)، وهكذا فقه علماؤنا القدامى أهمية العنوان اصطلاحاً من حيث احتواء النص أو الإيحاء بما لم يقله النص، كما أشاروا إلى وظائفه المتعددة وإن لم ينصوا على ذلك بصورة صريحة، لكن كلماتهم وتعاريفهم توحي بذلك، وهذا ما نجده في اسم السورة الكريمة من دلالته على تحدي هذه الفئة والتعريض بعجزهم عن الإتيان بمثله، وأنه يشير من طرف ظاهر إلى أهل مكة أن اذهبوا إلى الشعراء فاسألوهم عن هذا القرآن إن كان من كلام يستطيعه البشر أم أنه من كلام الإله القادر، واسألوهم هل حال الرسول من حالهم أو أنه حال يختلف عن حالهم؟!.

وإذا أردنا أن نحلل عنوان السورة لغويا فإن الجملة لا تتكون من مفردة واحدة بل لابد أن يقترن معها ما يجعلها جملة وإن كان هذا المقترن مستترا أو محذوفا، فإذا ذكر في العنوان مفردة واحدة فهي حينئذ تختزن معها من المفردات ما يجعلها صالحة لكي تؤدي وظيفة العنوان وحينئذ يستدعي الذهن كل ما ارتبط بعناصر هذا العنوان، وهذا الاستدعاء مرتبط بتكثيف الدلالات القارة في ذهن كل قارئ حول هذه المفردة، والذاكرة النموذجية تعمل على جمع شتات المعاني وبخاصة المعاني المستقاة من الناحية التأويلية المحتجبة لمحتوى السورة، وكل هذا يوضح الصورة المتخيلة لدي صاحب هذه الذاكرة عن مفردة العنوان، وعنواننا هنا مكون من مفردة واحدة هي "الشعراء" وعلى هذا يجب أن نفتح الباب

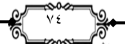
<sup>(</sup>۱) العنوان وسميوطيقا الاتصال الأدبي، د. محمد فكري الجزار، الهيئة المصرية العامة للكتب ١٩٩٨م، ص١٨.



للتأويل الذي يضيف إليها ما يحيلها جملة صالحة لأداء وظيفة العنوان، والتأويل هنا ممكن أن يجعلها: هذه سورة التحدي للشعراء، وهذه سورة مفارقة القرآن للشعراء، وهذه سورة تباين الشعراء، أو غير للشعراء، وهذه سورة تباين الشعراء، أو غير ذلك مما يرتبط بمحتوى السورة، وكل التأويلات يحكم بصحتها متى كانت موافقة لمضمون السورة الكريمة، وعند دراسة محتوى السورة سيتبين لنا صحة كل هذه التأويلات الفائتة لارتباطها بمضمون السورة التي تحدثت عن الشعراء وموقفهم المتباين.

والإيجاز في العنوان يثمر في تداعي هذه المعاني التأويلية التي تمتح من معلومات القارئ، وعليه فإن هذا الإيجاز يعمل على أن تتسع شبكة المفردات والمعاني التي يتعالق معها هذا العنوان؛ فحذف بعض أجزائه يعطي العمومية التي تعدد العلاقات الرابطة بينه وبين التأويلات المتنوعة التي يتفتق عنها ذهن المتلقي، وقد فقه علماؤنا القدامي هذا الملحظ إذ يقول الإمام "عبد القاهر" مقدما لباب "الحذف": "هو باب دقيق المسلك، لطيف المأخذ، عجيب الأمر، شبيه بالسحر، فإنك ترى به ترك الذكر أفصح من الذكر، والصمت عن الإفادة أزيد للإفادة، وتجدك أنطق ما تكون إذا لم تنطق، وأتم ما تكون بياناً إذا لم تبن"(۱) فالحذف هنا داعٍ من دواعي العموم؛ إذ النص على دالة لغوية محددة يحجب باقي الدوال التي يمكن أن تتماس مع بنية العنوان، وتركها يتيح لبنية العنوان أن تنفتح آفاقها على دوال متعددة؛ مما يزيد من فرص التأويل وتفاوته بتفاوت كل قارئ وربما استدرك اللاحق ما فات على السابق، وحينما نقرأ العنوان "الشعراء" قارئ ومنها: لماذا يسمي القرآن سورة باسم الشعراء في حين أنه في غير موضع قارئ ومنها: لماذا يسمي القرآن سورة باسم الشعراء في حين أنه في غير موضع

<sup>(</sup>١) دلائل الإعجاز، ص١٤٦.



ينفي أن يكون القرآن شعرا؟! وماذا عسى أن تتحدث عنه سورة الشعراء؟! فإذا تقدمت بنا القراءة ووجدنا مفتتح السورة يحكي عن تكذيب غالب أهل مكة للوحي الإلهي وكذلك تكذيب أقوام الأنبياء السابقين للوحي الإلهي يطل على ذهننا أسئلة أخرى منها: ما علاقة هذا التكذيب بالشعراء؟! ويظل القارئ في شوق لمعرفة سبب تسمية السورة بالشعراء إلى أن يجد في خواتيمها ما يبتغيه، لكنه يجد السورة تبين أن الشعراء فئتان؛ فئة مؤمنة آمنت وعرفت أنه كلام الله وأنه ليس من كلام البشر وهم أخبر الناس بكلام البشر، وفئة غاوية لم تؤمن وأنكرت وهذه هي الفئة الضالة التي تهيم في كل واد وتفعل مالا تقول، وتقول خلاف ما تعتقد؛ فهذه الفئة بوصفها شعراء تعرف أن القرآن ليس من كلام البشر ومع ذلك تنكر ذلك، وعندئذ يعيد في ذهنه ما قرأ من السورة الكريمة فيجد أن الناس قد انقسموا تجاه أنبيائهم فئتين أيضا؛ فئة مؤمنة آمنت بأنبياء الله، وفئة غاوية صدت عن دعوة الأنبياء.

وبهذا أشار تكثيف العنوان هنا إلى ماهية الأحداث التي تتوجه بدورها وتشير إلى الأبعاد التي تقصدها السورة الكريمة من تسلية الرسول صلى الله عليه وآله وسلم، وإنذار أهل مكة، ورسم الصورة المترتبة على إبلاغ الرسول الدعوة لقومه، ونفي الكهانة والشعر عن القرآن الكريم وأنه من عند الله تعالى:

عنوان → أحداث أعداث

وقد عزا كثير من المفسرين سبب تسمية سورة الشعراء بهذا الاسم لأنها هي السورة الوحيدة التي ذكر فيها لفظة الشعراء<sup>(۱)</sup>، ولأنها اختتمت بالحديث عن طائفتي الشعراء؛ الغاوين والمؤمنين، إلا أنه لابد من وجوه أخرى يمكن أن تتضام مع ما سبق في سبب التسمية ومنها:

<sup>(</sup>١) ينظر التحرير والتنوير ج١٩ ص٨٩،



أن هناك علاقة بين ذكر الشعراء وحالهم وافتتاح السورة بهذه الحروف المقطعة: "طسم" التي اجتهد المفسرون في تأويلها ونهاية المطاف فيها أنها إعجاز من إعجاز القرآن الكريم، وأنها تحد لمشركي مكة وعلى رأسهم الشعراء الذين يناط بهم التحدي أكثر من غيرهم؛ فالله عز وجل أتى بهذه الحروف بياناً للناس جميعا أن القرآن من جنس هذه الحروف التي تتكلمون وتنطقون بها، فأتوا بسورة من مثله إن استطعتم إلى ذلك سبيلا، فهو تعجيز منه سبحانه لخلقه.

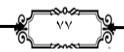
وهناك ملمح يجب الالتفات إليه عند البحث عن سبب اختتام السورة بالحديث عن الشعراء وتسميتها بهذا الاسم؛ وهو أن الشعراء جميعا يتفقون فيما يتفقون على أن شعرهم يبحث أول ما يبحث عن التأثير في المتلقين بتحريك الشعور وإثارة الوجدان، وعند النظر فيه نجد أن بعضه قد يحتوي فكرة جيدة،

<sup>(</sup>١) الجامع لأحكام القرآن، ج١٣ ص٨٨.



وبعضه قد لا يحمل تلك الفكرة الجيدة بل يكون ضربا من الهزل أو من الفحش أو من الكفر، ولهذا نبهت السورة الكريمة بعدما ساقت مشاهد محكمة العاطفة والفكرة والنغم على افتراق أسلوب القرآن عن أسلوب الشعراء الذين هم على طائفتين؛ طائفة وصفها القرآن الكريم بقوله: ﴿ وَالشُّعَرَّآءُ يَنَّبِعُهُمُ ٱلْغَاوُرَنَ ١٠٠٠ أَلَوْ تَر أَنَّهُمْ فِي كُلِّ وَادٍ يَهِيمُونَ ١٠٠٠ وَأَنَّهُمْ يَقُولُونَ مَا لَا يَفْعَلُونَ ١١٠ ﴾ وهـ ولاء يلقون شعرهم غير عابئين بما فيه من الكلام الفاحش الذي يهيج الغرائز ويرمى المحصنات الغافلات بغير ما اكتسبن، أو على حد تعبير الإمام "محمد عبدالله دراز ": "لا يبالون بما صوروه لك أن يكون غيا أو رشدا، وأن يكون حقيقة أو تخيلا، فتراهم جادين وهم هازلون، يستبكون وان كانوا لا يبكون"(١)، وهو شعر في حقيقة أمرهم لا يصدر في أغلب أحوالهم عن فعل مارسوه بل صدر عن خيال واهم مريض، وطائفة أخرى وصفها بقوله: ﴿ إِلَّا ٱلَّايِنَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَنتِ وَذَكَرُواْ ٱللَّهَ كَثِيرًا وَانتَصَرُواْ مِنْ بَعْدِ مَاظْلِمُواْ وَسَيَعْلَمُ ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ أَيَّ مُنقَلَبِ يَنقَلِبُونَ السَّ وهؤلاء الذين أرشدوا إلى أقرب النقاط من البلاغة العربية الصحيحة والفكرة السديدة التي تدعو إلى مكارم الأخلاق، لكن أسلوبهم في الحالتين لم يطرد على نظام جيد محكم؛ بل نجد في شعرهم ما لا يرقي إلى هذا المستوى ويمكن الاستئناس هنا بما أخذه "الباقلاني" في "إعجاز القرآن" على فحول الشعراء وهم من هم في الفصاحة والبيان إذ يقول: "وقد علمت أن كلام فصحائهم وشعر بلغائهم لا ينفك من تصرف في غريب مستتكر أو وحشى مستكره ومعان مستبعدة ثم عدولهم إلى كلام مبتذل وضيع لا يوجد دونه في الرتبة ثم تحولهم إلى كلام معتدل بين الأمرين متصرف بين المنزلتين فمن شاء أن يتحقق هذا نظر في قصيدة امرئ القيس"(٢) ، ثم أخذ رحمه الله تعالى ينقد معلقة امرئ القيس

<sup>(</sup>٢) إعجاز القرآن، أبو بكر الباقلاني، تحقيق: السيد أحمد صقر، دار المعارف - القاهرة، ص ٤٦.



<sup>(</sup>١) النبأ العظيم، ص١٤٤.

بيتا بيتا ولفظة لفظة وصورة صورة وتركيبا تركيبا في اثنتين وعشرين صفحة (۱)، وبين كيف أن هذا الكلام الذي يضرب به المثل في البلاغة للشعراء المتقدمين والمتأخرين تفاوت نظمه إجادة وتكلفا بل وابتذالا، وقال مقارنا بين القرآن الكريم وأسلوب الشعراء: "وقد بينا لك أن هذه القصيدة ونظائرها تتفاوت في أبياتها تفاوتا بينا في الجودة والحرداءة والسلاسة والانعقاد والسلامة والانحلال والمتمكن والاستصعاب والتسهل والاسترسال والتوحش والاستكراه وله شركاء في نظائرها ومنازعون في محاسنها ومعارضون في بدائعها، ولا سواء كلام ينحت من الصخر تارة ويذوب تارة ويتلون تلون الحرباء ويختلف اختلاف الأهواء ويكثر في تصرفه اضطرابه وتتفاذف به أسبابه وبين قول يجري في سبكه على نظام وفي رصفه على منهاج وفي وضعه على حد وفي صفائه على باب وفي بهجته ورونقه على طريق مختلفة مؤتلف ومؤتلفه متحد ومتباعده متقارب وشارده مطيع ومطيعه شارد.."(۱)، أما أسلوب القرآن الكريم فقد اطردت آياته على نظام واحد ورصف متساو يحمل أسمى العواطف وأرقى الأفكار دون أن يختل هذا القران العظيم في أي جزء من أجزائه، وبهذا يكون العنوان هنا دليلا على تباين أسلوب القرآن الكريم وأسلوب الشعراء.

# ٢ - تناسب السورة في نفسها:

ارتبطت آیات سورة الشعراء ارتباطا وثیقا؛ فأولها یأخذ بآخرها فی انسجام بدیع وقِران معجز، فقد افتتحت السورة بالحدیث عن القرآن الکریم: ﴿ طَسَمَ ﴿ لَ یَلْکَ اَلْکَریم نَالُورُ الْکریم الْکَریم نَالُورُ الْکریم المحتنب المعودة إلی الحدیث عن القرآن الکریم ایضا: ﴿ وَإِنَّهُ لَنَیْرِیلُ رَبِّ الْعَالَمِینَ ﴿ اَلْوَی الْرُقِحُ الْاَمِینُ ﴿ عَلَى قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ الْمُنذِدِینَ ﴿ وَلِنَّهُ لَنَیْرِیلُ رَبِّ الْعَالَمِینَ ﴿ اللَّهِ الرُّوحُ الْاَمِینُ ﴿ عَلَیْ قَلْبِكَ لِتَکُونَ مِنَ الْمُنذِدِینَ ﴿ اللَّهِ الرُّوحُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ ا

<sup>(</sup>٢) إعجاز القرآن ص ١٨٢ وما تليها.



<sup>(</sup>١) من ص١٦٠: ١٨٢ من كتابه إعجاز القرآن.

سِلَانِ عَرَقِي مُبِينِ الله سوف يسوق لهم الجزاء على صدهم وإعراضهم: ﴿ إِن نَّمَا أَنْزَلْ عَلَيْم الكريم وأن الله سوف يسوق لهم الجزاء على صدهم وإعراضهم: ﴿ إِن نَّمَا أَنْزَلْ عَلَيْم مِن اللّهِ مِن الرّمَنِ مُعَلَثِ إِلّا كَانُوا عَنهُ مُعْ الشَمْاءَ ءَايَةً فَظَلَت أَعْنَقُهُم لَما خَضِعِينَ ﴿ وَمَا يَأْنِيم مِن ذِكْرِ مِن الرّمَنِ مُعَلَثِ إِلّا كَانُوا عَنهُ مُعْضِينَ ﴿ فَقَدْكَنّبُوا فَسَيأْتِهِم أَنْبَتُوا مَا كَانُوا بِهِ يَسْتَهْزِءُونَ ﴿ وَاحْتَتَمَت السورة كَذَلك ببيان هذا الجزاء لمن صد وأعرض عن دعوة الإيمان بالله تعالى: ﴿ كَثَلِك سَلَكُننهُ فِي قُلُوبِ ٱلمُجْرِمِين ﴾ لا يُؤمنُون به عَن دعوة الإيمان بالله تعالى: ﴿ كَثَلِك سَلَكُننهُ فِي قُلُوبِ ٱلمُجْرِمِين ﴾ لا يُؤمنُون بها عَن المَعْم الله ورا الله المحتام المورة القرآن الكريم التي تفرد بها الكتاب العزيز الذي مهما طالت آيات السورة الواحدة فيه فإنها لا تخرج عن المسار الرئيس للسورة القرآنية، وبهذا تتجلى الوحدة القرآنية في أتم صورها وأجلى بيانها.

## ٣- تناسب السورة في موضعها:

أ) مصحفيا: ومن تمام الوحدة القرآنية في سورة الشعراء أنها ذات طرفين؛ طرف متشابك بسورة الفرقان" التي قبلها وطرف ممسك بسورة النمل" التي بعدها، وبهذا تكون السورة الكريمة قد تعالقت بما قبلها وما بعدها تعالق الجزء بالكل، فالقرآن كله عروة واحدة ونسيج واحد، ويقول الإمام "البقاعي" متحدثا عن ارتباط سورة "الشعراء" بسورة "الفرقان" التي قبلها: "مقصودها أن هذا الكتاب بين في نفسه بإعجازه أنه من عند الله، مبين لكل ملتبس، ومن ذلك بيان آخر التي قبلها بتفصيلهن وتنزيله على أحوال الأمم وتمثيله، وتسكين أسفه (صلى الله عليه وسلم) خوفاً من أن يعم أمته الهوان بعدم الإيمان، وأن يشتد قصدهم لأتباعه بالأذى والعدوان بما تفهمه من طول الزمان، بالإشارة إلى إهلاك من

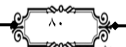
<sup>(</sup>۱) ينظر: التناسب بين السور في المفتتح والخواتيم، فاضل صالح السامرائي، دار ابن كثير بيروت الطبعة الأولى ١٤٣٧هـ ٢٠١٦م، ص٣٩.



علم منه دوام العصيان، ورحمة من أراده للهداية والإحسان"(١)، كما أن سورة الشعراء ترتبط ارتباطا وثيقا بجارتها سورة الفرقان من حيث تناسب موضوع سورة الشعراء وهو الجهر بالإسلام واسم الفرقان الذي يفرق به الله بين الحق والباطل، بين المؤمن والكافر، ويضاف إلى ذلك من وجوه الارتباط بين السورتين ما مرّ بيانه في دراسة "الاسترجاع الزمني" من أن ترتيب قصص الأنبياء هنا في سورة "الشعراء" جاء على ترتيب ذكرهم في سورة "الفرقان"، كما أن اسم "الرحمن" جاء في اختتام سورة الفرقان: ﴿ وَعِبَادُ ٱلرَّمْنِ اللَّهِ اللهِ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَعَبَادُ ٱلرَّمْنِ اللهُ وَعَبَادُ ٱلرَّمْنِ اللهِ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ وَلهُ وَاللهُ وَال

ويقول الإمام البقاعي -رضي الله عنه- متحدثا عن ارتباط سورة "النمل" بسورة "الشعراء": "فالمقصود الأعظم منها إظهار العلم والحكمة كما كان مقصود التي قبلها إظهار البطش والنقمة، وأدل ما فيها على هذا المقصود ما للنمل من حسن التدبير، وسداد المذاهب في العيش"(")، فدل هنا على ما بين السورتين من اعتلاق موضوعي؛ فكما تحدثت سورة "الشعراء" عن انقسام البشر تجاه دعوة الرسل عليهم السلام إلى مؤمنين وكافرين فكذلك افتتحت سورة النمل

<sup>(</sup>٣) نظم الدرر ج٥ ص٥٠٥.



<sup>(</sup>١) نظم الدرر ج٥ ص٤٤٣.

<sup>(</sup>٢) ينظر: التتاسب بين السور في المفتتح والخواتيم ص١٢٢.

بالحديث عن الطائفتين؛ بشارة للمؤمنين، وتعمية على الكافرين: ﴿ طَسَّ تِلْكَ ءَايَتُ الْقُرْءَانِ وَكِتَابٍ مُّبِينٍ ﴿ هُدًى وَهُمْرَىٰ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ اللَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلَوٰةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكَوٰةَ وَهُمْ بِالْآخِرَةِ هُمْ يُوقِنُونَ ﴾ وَهُم بِالْآخِرَةِ هُمْ يُوقِنُونَ ﴿ إِنَّ اللَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِالْآخِرَةِ زَيِّنَا لَهُمْ أَعْمَالَهُمْ فَهُمْ يَعْمَهُونَ ﴾ (النمل ٤:١).

ب) نزوليا: اتفق الترتيب النزولي مع الترتيب المصحفي من حيث سبق سورة الشعراء لسورة النمل وتجاورهما، أما السورة التي سبقت الشعراء نزولا فهي سورة الواقعة (۱)، وسورة الواقعة تحدثت عن مصاير الأمم يوم القيامة: "أصحاب الميمنة وأصحاب المشئمة، المقربون وأصحاب اليمين والمكذبون" وهذه المصاير تكون على حسب الإيمان بالرسل أو الصد عنهم، وقد تكفلت سورة الشعراء ببيان مواقف الأقوام من رسلهم، كما تكفلت بعرض قضية الإيمان على قريش ليختاروا المصير المنتظر لكل فرقة من الفرق التي سبق بيانها في سورة الواقعة، وبهذا تتضح العلاقة بين سورة الواقعة وسورة الشعراء التي هي تفصيل لإجمال ما جاء في سورة الواقعة قبلها.

### ٤ - تناسب السورة مع سورة الفاتحة:

تشبه علاقة سورة الفاتحة بسور القرآن الكريم في الارتباط علاقة الأم بأبنائها؛ فهي أم الكتاب وأم القرآن، وهي التي تصدرت المصحف الشريف فافتتح بها كلام الله تعالى، وسورة الشعراء لها ارتباط وثيق – شأنها شأن كل السور بسورة الفاتحة؛ إذ معاني سورة الفاتحة مبثوثة في سورة الشعراء مما يمتن العلاقة بينهما وذلك على النحو الآتى:

## معاني السورة الكريمة وعلاقتها بسورة الشعراء:

- الافتتاح في سورة الفاتحة : ﴿ بِنهِ اللهِ الرَّغَنِ الرَّحِيهِ ﴾ هو افتتاح لكل سورة من

(١) الإتقان



سور القرآن الكريم.

- حديث السورة الكريمة عن صفات الله تعالى: ﴿ الْكَمْدُ سِهِ رَبِ الْكَلِيمِ ﴾ جماء تفصيل بعضها في الآيتين الكريمتين من سورة الشعراء: ﴿ قَالَ رَبُّ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَمَا السَّمَوَةِ وَالْمَغْرِبِ وَمَا اللهِ الل
- قوله تعالى في سورة الفاتحة: ﴿ إِيَاكَ مَنْتُهُ وَإِيَاكَ نَسْتَعِيثُ ﴾ هـ و الإرشاد لما جاءت به سورة الشعراء من حيث إرشادها لعبادة الله وحده و ترك ما كان يعبده الآباء من البشر أو الأصنام؛ فقد تبرأ الأنبياء من تلك العبادات: ﴿ قَالَ أَفْرَءَ يَسُمُ مَا كُنتُمْ تَعْبُدُونَ ﴿ قَالَ أَنتُمْ وَءَابَآ وَحُكُمُ الْأَفْدَمُونَ ﴿ فَإِنَّهُمْ عَدُولٌ لِي إِلَّا رَبَّ الْعَلَمِينَ ﴿ فَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَقُواه : ﴿ فَالتَّقُوا اللَّهُ وَأَطِيعُونِ ﴾ .
- وأما ختام السورة الكريمة: "اهْدِنَا الصِّرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ، صِرَاطَ الَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ غَيْرِ المُغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلا الضَّالِّينَ" فهذا إجمال تفصيله هو ما جاء في سورة الشعراء من تعدد مشاهد الأنبياء فهؤلاء هم الذين أنعم الله عليهم، وأما من كفر بهم فهؤلاء هم الذين غضب الله عليهم وهم الضالون.

### ألفاظ السورة الكريمة:

ألفاظ السورة الكريمة انتثر بعضها في سورة الشعراء مثل: "وَمَا يَأْتِيهِمْ مِنْ ذِكْرٍ مِنَ السَّرَحِيمُ، وَإِنَّ رَبَّكَ لَهُوَ الْعَزِيزُ السَّرَحِيمُ، فَأْتِيَا فِرْعَوْنَ فَقُولَا إِنَّا رَسُولُ رَبِّ الْعَالَمِينَ، فَاتَقُوا اللَّهَ وَأَطِيعُونِ، وَالَّذِي السَّرَحِيمُ، فَأْتِيَا فِرْعَوْنَ فَقُولَا إِنَّا رَسُولُ رَبِّ الْعَالَمِينَ، فَاتَقُوا اللَّهَ وَأَطِيعُونِ، وَالَّذِي السَّرَحِيمُ، فَأْتِيا فِرْعَوْنَ فَقُولَا إِنَّا رَسُولُ رَبِّ الْعَالَمِينَ، فَاتَقُوا اللَّهَ وَأَطِيعُونِ، وَالَّذِي أَطْمَعُ أَنْ يَغْفِرَ لِي خَطِيثَتِي يَوْمَ الدِّينِ، قَالُوا نَعْبُدُ أَصْنَامًا فَنَظَلُ لَهَا عَاكِفِينَ، وَزِنُوا بِالْقِسْطَاسِ الْمُسْتَقِيمِ، قَالَ فَعَلْتُهَا إِذًا وَأَنَا مِنَ الضَّالِينَ".

#### محاور سورة الفاتحة:

إن محاور سورة الفاتحة: "الإيمان بالله تعالى والثناء عليه، وعبادته سبحانه



وتعالى وحده والاستعانة به في كل أمورنا، ودعاء الله تعالى بالهداية إلى الصراط المستقيم" هي المحاور التي قامت عليها سورة الشعراء التي افتتحت بالحديث عن قدرة الله تعالى الباهرة في مثل قوله تعالى: ﴿ إِن نَّشَأْ نُنْزِلْ عَلَيْهِم مِّنَ ٱلسَّمَاءَ ءَايَةُ فَظَلَّتْ أَعْنَاقُهُمْ لَهَا خَضِعِينَ ﴾ ، أو في مثل قوله تعالى: ﴿ قَالَكُلِّم ا اِنَّ مَعِيَ رَبِّي سَيَهْدِينِ اللهُ فَأَوْحَيْنَا إِلَى مُوسَى أَنِ ٱضْرِب بِعَصَاكَ ٱلْبَحْرِ فَأَنفَلَقَ فَكَانَ كُلُ فِرْقِ كَٱلطَّوْدِ ٱلْعَظِيمِ اللهُ وَأَزْلَفْنَا ثُمَّ ٱلْأَخَرِينَ اللَّهِ وَأَنجَيْنَا مُوسَىٰ وَمَن مَّعَهُ وَأَجْمِينَ اللَّهِ أَغْرَقْنَا ٱلْآخَرِينَ اللّ السورة عن الإيمان بالله تعالى: ﴿ قَالُواْ ءَامَنَا بِرَبِّ ٱلْعَاكِمِينَ ﴾ ، وتحدثت السورة عن اليوم الآخر في بدايته بالبعث: ﴿ وَالَّذِي يُمِيتُنِي ثُمَّ يُعْيِينِ ﴾ " وفي إيراث المؤمنين الجنة: ﴿ وَٱجْعَلْنَى مِن وَرَيَّةِ جَنَّةِ ٱلنَّعِيمِ ﴾ ، كما تحدثت السورة عن مصاير الناس يوم القيامة: ﴿ وَأُزْلِفَتِ ٱلْجُنَّةُ لِلْمُنَّقِينَ ﴿ فَرُزِّزَتِ ٱلْجَحِيمُ لِلْغَاوِينَ ﴿ ﴾ وأصحاب الجنة هم الذين أنعم الله عليهم، وأصحاب الجحيم هم الذين غضب الله عليهم وضلوا، كما تحدثت السورة عن الدعاء لله تعالى في مثل قوله تعالى: ﴿ رَبِّ هَبْ لِي حُكُمًا وَٱلْحِقْنِي بِٱلصَّدَلِحِينَ اللهُ وَٱجْعَل لِّي لِسَانَ صِدْقِ فِي ٱلْأَخِرِينَ اللهُ ، أو مثل قوله: ﴿ فَأَفْنَحُ بَيْنِي وَبَيْنَهُمْ فَتْحًا وَنَجِّنِي وَمَن مَعِي مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ ، كما تحدثت السورة عن قصص الأنبياء السابقين: " موسى وابراهيم ونوح وهود وصالح ولوط وشعيب" عليهم السلام لتؤكد كمال الإيمان بالله تعالى ورسله الكرام.

وبهذا نجد الارتباط المتين بين موضوع سورة الفاتحة وموضوع سورة الشعراء، وبين مكان نزول الشعراء، وبين ألفاظ سورة الفاتحة وألفاظ سورة الشعراء، وبين مكان نزول السورتين فكلتاهما مكيتان، وقد أجمل الإمام البقاعي ارتباط السورة الكريمة بسور القرآن الكريم بقوله: "لما كانت نسبة البسملة من الفاتحة نسبة الفاتحة من القرآن صدرت بها الفاتحة كما صدر القرآن بالفاتحة ، لأنها لما أفادت نسبة الأمور كلها إليه سبحانه وحده أفادت أنه الإله وحده وذلك هو إجمال لتفصيل الفاتحة

كما أن الفاتحة إجمال تفصيل القرآن من الأصول والفروع والمعارف واللطائف"(۱)، وهو ما يؤكد الوحدة القرآنية في القرآن الكريم كاملا ولا غرابة في ذلك فهو كله كلام الله تعالى المعجز الذي لا يأتيه البطل من بين يديه ولا من خلفه.

<sup>(</sup>١) نظم الدرر، ج١ ص١٦.



#### الخاتمة:

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على سيدنا ومولانا محمد الكريم وعلى آله وأصحابه وجميع المسلمين..؛ وبعد:

فبعد هذه التطوافة المؤنسة مع آيات سورة الشعراء بدأ من افتتاحها بالأحرف المقطعة التي هي إعجاز من إعجاز القرآن الكريم، ثم الوقوف مع المشهد الافتتاحي الذي يبين منتهى الحنوّ والعطف والشفقة من الله تعالى على سيدنا محمد صلى الله عليه وآله وسلم أن يترجم بنفسه من الهلاك أسى وحسرة على قومه ألا يكونوا مؤمنين، ثم الإشهاد على أهل مكة بقص مشاهد الأنبياء السابقين؛ تلك المشاهد التي يعايش فيها المرء مَن كان قبله من الرسل والأمم على اختلاف أزمانها وأماكنها لأخذ الدرس والعظة؛ فالشخصيات تتغير والأفعال تتكرر، فالنمرود الذي وجه إليه سيدنا إبراهيم الخطاب هو هو فرعون الذي وجه إليه سيدنا موسى الخطاب وإن اختلف اسم كل منهما، وقوم نوح الذين عبدوا الأوثان هم أهل مكة الذي عبدوا الأوثان على اختلاف زمانهما ومكانهما، وهكذا تشابهت قلوبهم وان تغيرت أسماؤهم وسماتهم، وانتهاء بالمشهد الذي يوضح أن القرآن من عند الله تعالى وليس من تهويمات الشياطين وافكهم، ثم ختم السورة بالشهادة إلى الشعر الذي ينصر الله ورسوله والنعى على الشعراء الغاوين الذين يخدعون الناس ويضللونهم؛ بعد هذه الحصة المباركة من دراسة سورة الشعراء يطيب لى أن أقدم أهم النتائج التي وقفت عليها بعد الدراسة التي بوركت باتصالها بكلام الله تعالى وهي:

- أن سورة الشعراء جاءت نموذجا خاصا في سبك ألفاظها واحتباك معانيها وتناغم فواصلها وتلاحم معاقدها وتعالق مفتتحها بختامها وانضواء كل ذلك تحت عنوانها بما يقدم الوحدة القرآنية في أتم صورها وأبهى حللها، وبهذا أرشدت السورة إلى ضرورة أن ينظر الدارس إلى السورة ككل لا أن ينظر إليها

مشاهد متعددة فقط؛ لأن هذا سينأى به عن كثير من المعاني الإجمالية المقصودة التي قد لا يستطيع جمع شملها إذا صب اهتمامه على الانشغال بالجزئيات فقط دون أن يمعن النظر في كلية السورة، وهذا منهج تعليمي ينبغي أن يصاحب الدراس في جميع سور القرآن الكريم، بل في كل نص يكون مادة للدراسة.

- وأن قصص القرآن الكريم يكمل بعضه بعضا، وأن دلالة التركيب والتكامل بين آيات القرآن الكريم من جهة، وإفتراق الحكي في كل مشهد من مشاهد الأنبياء عبر القرآن الكريم كله من جهة أخرى يعطيانا نظرة كلية إلى هذا القصص تجعل من الدرر المتناثرة في سور القرآن الكريم جزئيات يمكن انتظامها لتعطينا خريدة متكاملة تمثل القصة الكاملة لأنبياء الله تعالى، وأن هذا القصص قد ارتقت هنا عن أن تكون مجرد تسلية لنبينا محمد صلى الله عليه وآله وسلم فقط - مع شرف هذا المقصد- لتكون أداة تعليمية للحوار الآني والمستقبلي الذي سوف يكون بين الرسول ومن يليه من المؤمنين وبين المشركين وأهل الكتاب بعد ذلك بوصف هذين الطرف الثاني في الحوار ؛ ذاك أن السورة ورد فيها الأمر الإلهي بالجهر بالدعوة وتوجيه الإنذار إلى أهل مكة: ﴿ وَأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ ٱلْأَقْرَبِينَ ﴿ أَن وَلَخْفِضْ جَنَاحَكَ لِمَنِ ٱنَّبَعَكَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ (١٠٠٠) ﴾ "وَأَنْذِرْ عَشِيرَتَكَ الْأَقْرَبِينَ (٢١٤) وَاخْفِضْ جَنَاحَكَ لِمَن اتَّبَعَكَ مِنَ الْمُؤْمنِينَ (٢١٥)" فكان لابد من أن تقدم تجربة عملية للرسول صلى الله عليه وآله وسلم، وليكون على ذكر من ردة فعل الطرف الآخر المخاطب بالدعوة، وليكون توقعا للهجوم المضاد الذي سوف يقوم به كفار مكة عند مخاطبتهم، وبهذا يكون المسلمون قد أفادوا من حوارات الأنبياء مع أقوامهم ما يردون به كيد المشركين حين مخاطبتهم، ولعل اختلاف الحوار هنا ظاهريا فقط؛ أما التدقيق فيما وراء الحوار الظاهري فيمكن رده إلى هجومات متشابهة قام بها صناديد الكفر من قبل كما يقوم بها صناديد الكفر في عصر النبوة على ما

وضحته في ثنايا البحث.

- وأن من المناهج التعليمية في سرد القصيص أن يكتفي السارد في مواضع معينة من القصة بما يفيد المسرود له؛ فهنا اقتصر الحكي على جزئيات محددة من حيوات الأنبياء تتناسب مع مقصد السورة الكريمة، وهذا مما ساعد على اكتمال الوحدة القرآنية في السورة الكريمة.
- لم يُذكر مشهد سيدنا يونس هنا في سورة الشعراء مع أنها عنيت بذكر مشاهد الأنبياء لأن السورة تتحدث عن الأقوام التي لم يؤمن أكثرهم، أما قوم سيدنا يونس فقد آمنوا كما أخبر ربنا سبحانه وتعالى في سورة "يونس": ﴿ فَلُولًا كَانَتُ قَرْيَةٌ ءَامَنَتُ فَنَفَعَهَآ إِيمَنُهُآ إِلّا قَوْمَ يُونُس لَمَّا ءَامَنُوا كَشَفْنا عَنْهُم عَذَاب ٱلْخِرِي فِي ٱلْحَيَوةِ قَرْيَةٌ ءَامَنتُ فَنَفَعَهَآ إِيمَنهُآ إِلّا قَوْمَ يُونُس لَمَّا ءَامَنُوا كَشَفْنا عَنْهُم عَذَاب ٱلْخِرِي فِي ٱلْحَيَوةِ اللَّيْنَا وَمَتَعْتَهُم إِلَى حِينِ ﴿ الله عَلَى عَلَى السورة لم تذكر مشاهد أنبياء آخرين مثل: الله الله على، وإسحاق، ويعقوب، وداود، وسليمان، وزكريا، ويحيي، وعيسى..." وغيرهم وذلك لأن الثلاثة الأول هم من نسل سيبدنا إبراهيم المباشر وذكر الأبن في مثل هذا المعرض، وكذلك بقية الأنبياء قد أرسلوا إلى بني إسرائيل وقد ذكر سيدنا موسى، وسيدنا موسى هو أكثر الأنبياء خطابا عناء مع بني إسرائيل فذكره يغني عن ذكر الآخرين.
- تبين السورة الكريمة أن التناسق الجمالي مقصد من مقاصد البيان القرآني؛ فمراعاة الفواصل هنا قد أتت بشكل لافت للنظر، ومما يؤكد حرص السورة على هذا المقصد حذف ياء النفس من بعض آياتها مراعاة للفواصل كما في قوله تعلى: ﴿ فَأَتَقُوا اللّهَ وَأَطِيعُونِ ﴾ التي قرأها يعقوب وصلاً ووقفاً: (فَاتَقُوا الله وَأَطِيعُونِ) أن ومثل هذا في سورة "الإنسان" حين صرف الممنوع من اجل هذا

<sup>(</sup>۱) النشر في القراءات العشر، ابن الجزري، مراجعة فضيلة الشيخ/ على محمد الضباع، دار الكتب العلمية بيروت، ج٢ ص٣٦٦.



- المقصد الشريف: ﴿إِنَّا أَعْتَدْنَا لِلْكَفِرِينَ سَلَسِلاً وَأَغْلَلاً وَسَعِيرًا ﴿ ﴾ فالتناسق الجمالي ومناسبة الجوار والفواصل أدى إلى صرف الممنوع في قوله "سلاسل"، وكل هذا يلفت النظر إلى المقصد الجمالي الذي حرص عليه البناء الأسلوبي للقرآن الكريم.
- تقدم الوحدة القرآنية لسورة الشعراء نموذجا للنص المحكم المترابط ولو أنه مكون من جزئيات عدة، وفي هذا تعليم لكل من يريد أن يرتقي بكتابته لتستحق أن توسم بالنصية أن ينتبه إلى وجوب تكامل جزئيات نصه وتآلفها، وصدق الله تعالى: ﴿ الرَّكِنَابُ أُحْكَاتُ اَيَنَاهُۥ ثُمَّ فُصِّلَتُ مِن لَدُنْ حَرَيمٍ خَيمٍ ﴾ (هود: ١).
- تعد سورة الشعراء من أوليات السور التي عنيت بسرد الحوار الذي دار بين الأنبياء وأقوامهم، لذا نجد أن المستويات الخطابية قد تتوعت بتنوع القوم المحكي قصتهم، ومع أن السورة الكريمة قد حملت من الحمولة المعنوية ما تبين سرده في مشاهدها المتعاقبة، لكن هذه الحمولة يمكن اختزالها في ثلاث كلمات: "آية، العزيز، الرحيم" وذلك لأن هذه الثلاث تمثل المفتاح السردي لكل مشهد من مشاهد السورة؛ فكلمة آية تختزل تفاصيل كل مشهد، وكلمتا العزيز الرحيم تختزلان العاقبة لكل مشهد.
- إن ذكر مشاهد الأنبياء في سورة الشعراء يدل دلالة واضحة على المفارقة بين دعوة الأنبياء وكلام الشعراء، وكان لابد أن يقدم ذكر الشعراء المذمومين تبعا لهذه المغايرة: ﴿ وَالشُّعَرَاءُ يَتَبِعُهُمُ الْعَاوُنَ ﴿ اللَّهُ الْوَرَ اللَّهُ مِنْ فِ كُلِّ وَالِيهِ يمُونَ لِهِ وَالشُّعَرَاءُ يَتَبِعُهُمُ الْعَاوُنَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ مَ فِي كُلِّ وَاللَّهُ عَلَونَ مَا لَا يَفَعَلُونَ ﴾ ، ثم يأتي بعد ذلك الاستثناء الواضح الذي ينفي هذا الذم عن الشعراء المؤمنين: ﴿ إِلَّا اللَّيْنَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَتِ وَذَكَرُواْ اللّهَ كَثِيرًا وَانتَصَرُواْ مِنْ بَعْدِ مَا ظُلُمُواْ وَسَيَعْلَمُ الّذِينَ ظَلَمُواْ أَيَّ مُنقلَبٍ يَنقلِبُونَ ﴿ ﴾ ، كما أنه من باب الحكمة الإلهية أن يتطرق الحديث أيضا إلى نفي الكهانة

عن القرآن الكريم: ﴿ وَمَا نَنَزَلَتْ بِهِ الشَّينطِينُ ﴿ وَمَا يَنْبَغِي لَهُمْ وَمَا يَسْتَطِيعُونَ ﴿ وَمَا يَنْبَغِي لَهُمْ وَمَا يَسْتَطِيعُونَ ﴿ وَلِلَّهُ لَنَانِيلُ رَبِّ لأَن ذلك مسبوق بالنص على أن القرآن من عند الله تعالى: ﴿ وَلِلَّهُ لَنَانِيلُ رَبِّ الْمَانِينَ ﴿ وَلِلَّهُ لَنَانِيلُ رَبِّ الْمَانِينَ ﴿ وَلِلَّهُ لَنَانِيلُ رَبِّ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عليه وآله وسلم لذا اقتضى مسار النص أن يذكر كل هذا.

- لم يكن الأمر هنا في سورة الشعراء من الأنبياء عليهم السلام لأقوامهم بعبادة الله الواحد كما مرّ في سورة الأعراف وغيرها من السور الكريمة، بل كان أمرا بالتقوي إذ قال كل نبي لقومه هنا: ﴿ إِذْقَالَ لَمُمْ أَخُوهُمْ فَحُ أَلَا نَتَقُونَ ﴾ ، ﴿ إِذْقَالَ لَمُمْ أَخُوهُمْ صَلِحُ أَلَا نَتَقُونَ ﴿ ﴾ ، ﴿ إِذْقَالَ لَمُمْ أَخُوهُمْ صَلِحُ أَلَا نَتَقُونَ ﴾ ، ﴿ إِذْقَالَ لَمُمْ أَخُوهُمْ صَلِحُ أَلَا نَتَقُونَ ﴾ ، ﴿ إِذْقَالَ لَمُمْ أَخُوهُمْ صَلِحُ أَلَا نَتَقُونَ ﴾ ، ﴿ إِذْقَالَ لَمُمْ أَخُوهُمْ مَلِحُ أَلَا نَتَقُونَ ﴾ ، ﴿ إِذْقَالَ لَمُمْ أَخُوهُمْ صَلِحُ أَلَا نَتَقُونَ ﴾ ، ﴿ إِذْقَالَ لَمُمْ أَكُوهُمْ مَلِحُ أَلَا نَتَقُونَ ﴾ ، ﴿ إِذْقَالَ لَمُمْ أَكُوهُمْ مَلِحُ أَلَا نَتَقُونَ ﴾ ، ﴿ إِذْقَالَ لَمُمْ أَلَا لَيْعُونَ ﴾ ، ﴿ إِذْقَالَ لَمُمْ أَلَانِهُ أَلَا نَتَقُونَ ﴾ ، ﴿ إِذْقَالَ لَمُمْ أَلَا لَهُ عَلَيه وَالله وسلم لقومه مع دعوة الأنبياء السابقين فقد أمر صلى الله عليه وآله وسلم قومه بعبادة الله الواحد الأحد كما في قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّمَا النَّاسُ اعْبُدُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ مَ وَالَّا ذِينَ مِنْ قَبِكُمْ الَّذِي خَلَقَكُمْ مَنَ تَقُونَ وَهُ وَاللّهُ النَّاسُ وَاللّهُ اللّهُ عليه وسلم قومه بالتقوى كما في مفتتح سورة الأعراف، وأمر صلى الله عليه وسلم قومه بالتقوى كما في مفتتح سورة النساء: ﴿ يَنَا ثُمُ اللّهِ مَنَا اللّهُ عَلَيْهُمْ وَيَنَا وَيَكُمْ الّذِي عَلَيْكُمْ مَ وَقِيكُمْ وَيَا أَوْمَهُمَ وَيَا اللّهُ وَاللّهُ اللّذِي عَلَيْكُمْ مَ وَقِيكُا وَيَكُمْ اللّهُ وَلَا اللّهُونَ أَلْوَامِهُم بالتقوى هنا في سورة الشعراء. كما أمرت الأنبياء السابقون أقوامهم بالتقوى هنا في سورة الشعراء.

- تشابه رد قبيلة ثمود على نبي الله صالح عليه السلام حين قالوا: ﴿ قَالُواْ إِنَّمَا أَنتَ مِنَ ٱلْصَدِقِينَ ﴿ قَالُواْ إِنَّمَا أَنتَ مِنَ ٱلْصَدِقِينَ ﴿ قَالُواْ إِنَّا اللهِ مَعَيْدِ عَلَيهِ السلام حين قالوا: ﴿ قَالُواْ إِنَّمَا وَرِد أصحاب الأيكة على نبي الله شعيب عليه السلام حين قالوا: ﴿ قَالُواْ إِنَّمَا

أنتَ مِنَ ٱلْمُسَحِّرِينَ ﴿ مُنَا آنَ إِلَّا بَشُرُّ مِثَلْنَا وَإِن نَظُنُكُ لَمِنَ ٱلْكَندِينِ ﴿ فَالْسَمَاءِ إِن كُنتَ مِن ٱلصَّلدِقِينَ ﴿ مع رد قريش على نبينا محمد صلى الله عليه وآله وسلم حين قالوا عنه كما حكى القرآن الكريم في سورة الفرق—ان: ﴿ وَقَالُواْ مَالِ هَذَا ٱلرَّسُولِ يَأْ صُكُلُ ٱلطَّعَامَ وَيَمْشِي فِ ٱلْأَسَواةِ لَوْلاَ أَنزِلَ إِلَيْهِ الفرق—ان: ﴿ وَقَالُواْ مَالِ هَذَا ٱلرَّسُولِ يَأْ صُكُلُ ٱلطَّعَامَ وَيَمْشِي فِ ٱلْأَسَواةِ لَوْلاَ أَنزِلَ إِلَيْهِ مَلكُ فَيكُونَ مَعَهُ, نَذِيرًا ﴿ وَقَالُواْ مَالِ هَذَا ٱلرَّسُولِ يَأْ صُكُلُ ٱلطَّعَامَ وَيَمْشِي فِ ٱلْأَسَواةِ لَوْلاَ الْمَالِ مَن مَعُمُ وَلَا اللهُ عَلَى وَلَا اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عليه وآله وسلم إخوانه من الأنبياء والمرسلين، فلا يحزن والله ناصره صلى الله عليه وآله وسلم كما نصرهم عليهم السلام.

- إن حشد مشاهد الأنبياء السابقين هنا في معرض الجهر بالدعوة فيه ردع لقريش؛ إذ حكت هذه المشاهد أن الأقوام السابقين طلبوا من أنبيائهم أن يأتوهم بالآيات الدالة على صدقهم وقد جاءت هذه الآيات كما طلبوا دليل صدق لدعوة الأنبياء، وعلى هذا كان على قريش أن تتنفع بهذا ولا تكرر الطلب ذاته من سيدنا محمد أن يأتيهم بآيات تدل على صدقه، لكن الشيطان الذي طمس على قلوبهم وعلى سمعهم وأبصارهم جعلهم ينساقون في المسار ذاته الذي انساقت فيه الأمم الماضية، فتعجبوا من بشرية الرسول كما تعجبت الأمم الماضية من بشرية رسلهم، وطلبوا الآيات كما طلبت الأمم الماضية الآيات.
- تبين من حوارات الأنبياء السابقين أن جميع الاعتراضات التي جاءت على ألسنة الأقوام السابقين لأمة سيدنا محمد صلى الله عليه وآله وسلم هي هي الاعتراضات التي جاءت بها قريش؛ مما يدل على فساد عقولهم وأن اعتراضاتهم لا تمثل شيئا لنبينا الكريم لأنها اعتراضات تم الرد عليها من قبل من قبل أنبياء الله عليهم السلام.
- تبين من حوارية السورة الكريمة كيف أن الحوار يساعد على تصعيد الحدث

بما يجعله خاضعا لجاذبية النهاية؛ فقد احتوى كل مشهد من مشاهد الأنبياء عليهم السلام حوارا يبدأ بعرض قضية الإيمان من النبي، ويقوم المعاندون بالصد عنه واتهام النبي في صدقه ثم يتصاعد الحدث عبر الحوار إلى أن يصل إلى نهايته بإنجاء المؤمنين وإهلاك الكافرين، وقد تبين من دراسة الحوار في السورة الكريمة كثرة الطباق في الجمل الحوارية، وذلك لأن دلالة الطباق فيها تثبيت للمعاني المتضادة وتمكين لها في النفس، وهذا يقتضيه البيان القويم الذي يظهر تباين موقف الأنبياء مع معاندي أقوامهم ومن ثم تباين الجملة الحوارية عندهما.

- تبين من دراسة العنوان للسورة الكريمة أن تسميتها باسم "الشعراء" يمكننا أن نصنفه تحت باب (العنوان الدلالي)، والذي يدل على مضمون السورة، والحكمة المستخلصة منها؛ فالعنوان جزء من النص ويرتبط ارتباطاً وثيقاً بمتن النص وأبعاده الدلالية؛ فالعنوان يعلن والنص يفصل.
- تعد زيادة نسبة القول إلى نسبة التكذيب (١٠:٥٠) دليلا على ضعف مركز المكذبين، وأنهم لم يستطيعوا أن يقارعوا الحجة بالحجة، وأن ما في جعبتهم قد نفد أمام الدلائل والبراهين النبوية التي قيلت على ألسنة أنبياء الله عليهم السلام.
- عرض المشهد الموسوي في السورة الكريمة استعانة فرعون بالسحرة في مواجهة نبي الله موسى -عليه السلام- وهذا يتناسب وجوده في سورة الشعراء الذين استعان بهم أهل مكة ليواجهوا كلام الرسول -صلى الله عليه وسلم- فقد ثبت أن أهل مكة كانوا يخافون أشد ما يخافون من إسلام شاعر حتى إنهم اعترضوا طريق "الأعشى" وقالوا له: "يا أبا بصير إنه يحرم الزنا فقال الأعشى والله إن ذلك الأمر ما لي فيه من أرب، فقالوا له: يا أبا بصير فإنه يحرم الخمر فقال الأعشى أما هذه فوالله إن في النفس منها لعلالات ولكني منصرف فأتروى منها عامى هذا ثم آتيه فأسلم فانصرف فمات في عامه ذلك

ولم يعد إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم"(۱)، فقد عددوا الحجج التي تصده عن القدوم إلى رسول الله، ولم يزالوا به حتى صرفوه عن وجهته، ومن هنا استحق هو وأمثاله من الشعراء الغاوين أن يذموا في هذه السورة الكريمة.

- أكد السياق في سورة الشعراء على أن القرآن الكريم ليس شعرا وإنما هو كلام الله تعالى الل

<sup>(</sup>۱) السيرة النبوية لابن هشام، عبد الملك بن هشام بن أيوب الحميري المعافري أبو محمد، تحقيق طه عبد الرءوف سعد، دار الجيل بيروت ۱٤۱۱ه، ج٢ ص٢٣٢.



أن القرآن ليس شعرا؛ فالإسلام لا يحارب الشعر لذاته وإنما يحارب من يتخذه أداة لغواية الناس بدلا من إرشادهم، وهذه الخاتمة تدعونا فيما تدعونا إلى أمر واجب وهو أننا لا نحارب الأشخاص لذواتهم وإنما نحارب أفكارهم الهدامة ومناهجهم الساقطة، وأن ندعو الناس إلى المنهج الصالح للحياة وهو منهج الإسلام الذي يعنى بتطبيق التصور الإسلامي الأمثل للإنسان والكون والحياة. حاءت قصص الأنبياء هنا لتدل على أن القرآن خطاب حي صالح لكل زمان ومكان؛ إذ تمظهر في هذه القصص الخطاب إلى عبدة الأوثان، والملوك المستكبرة، وأصحاب المصانع، وأصحاب الجنات والعيون، والشذاذ، والمطففين، ولم تكن كل هذه النماذج في أهل مكة؛ فلم يخبرنا التاريخ أن كان من بينهم ملكا أو شاذا أو صاحب مصانع، مما يدل على أن هذا الخطاب سيكون لمن سيقابلهم المسلمون بعد ذلك إلى زماننا هذا الذي يعج بمثل هذه النماذج الفاسدة.

- كما تبين أن ورود القصص القرآني في أماكنه المتعددة يمثل دليلا من دلائل صدق الرسول صلى الله عليه وآله وسلم؛ فالله تعالى يعلم بعلمه الأزلي أن الرسول سوف يهاجر إلى المدينة المنورة ومن ثمّ سيقابل اليهود هناك وبالطبع سوف يريدون أن يتأكدوا من نبوة الرسول محمد، وإن مما يؤكد نبوته ما يحكيه من قصص الأنبياء السابقين ومنهم نبي الله موسى عليه السلام.
- اختصت سورة الشعراء بفرائد لم تشاركها فيها سورة أخرى؛ سواء على مستوى الألفاظ أم على مستوى التراكيب مما مثلت هذه الفرائد دوال الترابط النصي كما مرّ بيانه في المبحث الأول من هذه الدراسة، وجاءت فرائد الألفاظ: "الغاوون، أخوهم، المسحرين"، أما فرائد التركيب فجاءت: "إن في ذلك لآية وما كان أكثرهم مؤمنين، وإن ربك لهو العزيز الرحيم، من الضالين، هب لي حكما، ما كنتم تعبدون، إذ قال لهم أخوهم.. ألا تتقون، ألا تتقون إني لكم رسول أمين، أمين فاتقوا الله وأطيعون، وما أسألكم عليه من أجر إن أجري إلا

على رب العالمين، لئن لم تنته... لتكونن من..، قالوا إنما أنت من المسحرين، ما أنت إلا بشر مثلنا".

- ومن التوصيات التي أراها نافعة بإذن الله تعالى أن تتم دراسات موازنة بين طريقة عرض القصص القرآني من حيث الشكل والمضمون وربط ذلك بمقصود السور التي سيقت فيها القصة.

وبعد فإنني أدعو الله تعالى لكل يد كريمة امتدت بالتوجيه والتصويب لهذه الدراسة أن يجزل الله تعالى لها المثوبة في الدنيا والآخرة، وصلى الله على سيدنا ومولانا محمد النبي العربي الهاشمي وعلى آله وصحبه وجميع المسلمين.

#### مراجع البحث:

- ١ القرآن الكريم.
- ٢- الأساس في التفسير، سعيد حوّى (المتوفى ١٤٠٩ هـ)، دار السلام –
   القاهرة، الطبعة: السادسة،
  - ٤٢٤ ه.
- ٣- إعجاز القرآن، أبو بكر محمد بن الطيب بن محمد بن جعفر بن القاسم،
   تحقيق: السيد أحمد صقر، دار المعارف القاهرة.
- ٤- إعجاز القرآن والبلاغة النبوية، مصطفى صادق الرافعي، المكتبة العصرية بيروت، الطبعة الثالثة ١٤٢٤ه ٢٠٠٣م.
- و- إعلام الموقعين عن رب العالمين، شمس الدين أبي عبد الله محمد بن أبي بكر بن أيوب ابن قيم الجوزية المتوفى سنة (٧٥١هـ) تحقيق: محمد عبد السلام إبراهيم، ط: دار الكتب العلمية بيروت، ط١ ١١١١هـ ١٩٩١م.
- ٦- البحر المديد، أحمد بن محمد بن المهدي بن عجيبة الحسني الإدريسي الشاذلي الفاسي أبو العباس، دار الكتب العلمية ـ بيروت الطبعة الثانية
   ١٤٢٣ هـ / ٢٠٠٢ م.
- ٧- بدائع الإضمار القصصي في القرآن الكريم، كاظم الظواهري، الطبعة الأولى ١٤١٢هـ ١٩٩١م.
- ۸- البرهان في علوم القرآن، بدر الدين محمد بن عبد الله بن بهادر الزركشي (المتوفى: ۷۹٤هـ)، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، دار إحياء الكتب العربية عيسى البابى الحلبي وشركائه، الطبعة: الأولى، ۱۳۷٦ هـ ۱۹۵۷ م.
- 9- بنية النص السردي من منظور النقد الأدبي، د. حميد لحمداني، المركز الثقافي العربي بيروت، الطبعة الأولى ١٩٩١م.

- ۱ التحرير والتنوير -، الشيخ محمد الطاهر بن عاشور، دار سحنون للنشر والتوزيع تونس ۱۹۹۷ م.
- ١١- تفسير الأساس، سعيد حوى، دار السالم القاهرة، ط السادسة. ١٤٢٤ هـ.
- 11- التناسب بين السور في المفتتح والخواتيم، فاضل صالح السامرائي، دار ابن كثير بيروت الطبعة الأولى 120٧هـ ٢٠١٦م.
- 17- التوراة ترجمة عربية عمرها أكثر من ألف عام، تحقيق وتقديم أد سهيل زكار، دار قتيبة بيروت الطبعة الأولى ١٤٢٨هـ ٢٠٠٧م.
- 16 جامع البيان في تأويل القرآن، محمد بن جرير بن يزيد بن كثير بن غالب الآملي، أبو جعفر الطبري، تحقيق: أحمد محمد شاكر، مؤسسة الرسالة، الطبعة: الأولى، ١٤٢٠ هـ ٢٠٠٠ م.
- 10- الجامع لأحكام القرآن، أبو عبد الله محمد بن أحمد بن أبي بكر بن فرح الأنصاري الخزرجي شمس الدين القرطبي (المتوفى: ٦٧١ هـ)، تحقيق: هشام سمير البخاري، دار عالم الكتب، الرياض، المملكة العربية السعودية، الطبعة: ٦٤٢٣ هـ/ ٢٠٠٣ م.
- 1- دلائل الإعجاز، عبد القاهر الجرجاني، تعليق محمود محمد شاكر، الهيئة المصرية العامة للكتاب ٢٠٠٠م.
- ۱۷ الدوال وأثرها في إحكام بناء النص القرآني وتكامله، كاظم الظواهري، حولية كلية الدراسات الإسلامية والعربية بالسادات، العدد الأول ١٤٤٣هـ ٢٠٢١م.
- 1 A روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني، محمود الآلوسي أبو الفضل، دار إحياء التراث العربي بيروت.
- ۱۹ سنن ابن ماجه، محمد بن يزيد أبو عبدالله القزويني، تحقيق : محمد فؤاد عبد الباقي، دار الفكر بيروت.
- ٢ السيرة النبوية لابن هشام، عبد الملك بن هشام بن أيوب الحميري المعافري

- أبو محمد، تحقيق طه عبد الرءوف سعد، دار الجيل بيروت ١٤١١ه..
- ٢١ سيمياء العنوان، بسام قطوس، وزارة الثقافة عمان الأردن، الطبعة الأولى ٢٠٠١م.
- ٢٢- العزفُ على أنوار الذِّكر معالم الطريق إلى فقه المعنى القرآنيّ في سياق السورة، محمود توفيق محمد سعد، الطبعة الأولى، ١٤٢٤هـ ٢٠٠٤م.
- ٢٣ العنوان وسميوطيقا الاتصال الأدبي، د. محمد فكري الجزار، الهيئة
   المصرية العامة للكتب ١٩٩٨م.
- ٢٢ قواعد التدبر الأمثل لكتاب الله عز وجل تأملات، عبدالرحمن حسن حبنكة الميداني، دار القلم دمشق، الطبعة الأولى ٤٠٠ هـ ١٩٨٠م.
- ٢٥ الكشاف عن حقائق التنزيل وعيون الأقاويل في وجوه التأويل، أبو القاسم محمود بن عمر الزمخشري الخوارزمي، دار إحياء التراث العربي بيروت.
- 77- اللباب في علوم الكتاب، أبو حفص عمر بن علي ابن عادل الدمشقي الحنبلي، تحقيق: الشيخ عادل أحمد عبد الموجود والشيخ علي محمد معوض، دار الكتب العلمية بيروت / لبنان ١٤١٩ هـ -١٩٩٨م، الطبعة: الأولى.
- ۲۷ المخصص، ابن سيده، تحقيق: خليل إبراهم جفال دار إحياء التراث العربي بيروت، الطبعة: الأولى ١٤١٧هـ ١٩٩٦م.
- ٢٨- المسند الصحيح المختصر بنقل العدل عن العدل إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم، مسلم بن الحجاج أبو الحسن القشيري النيسابوري (المتوفى: ١٣٦هـ)، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي، دار إحياء التراث العربي بيروت.
- ٢٩ معجم مصطلحات نقد الرواية، د. لطيف زيتوني، مكتبة لبنان ناشرون دار
   النهار للنشر، الطبعة الأولى ٢٠٠٢م.
- ٣٠ النبأ العظيم نظرات جديدة في القرآن، د محمد عبدالله دراز، تخريج

- عبدالحميد الدخاخني، دار طيبة للنشر والتوزيع الرياض، الطبعة الثانية ٢٠٠٠م.
- ٣١- النشر في القراءات العشر، الحافظ أبوالخير محمد بن محمد الدمشقي الشهير بابن الجزري، مراجعة فضيلة الشيخ/ علي محمد الضباع، دار الكتب العلمية بيروت.
- ٣٢- نظم الدرر في تناسب الآيات والسور، برهان الدين أبي الحسن إبراهيم بن عمر البقاعي، دار الكتب العلمية بيروت ١٤١٥هـ ١٩٩٥م.

#### مجلات:

- ١- تقنيات الزمن في قصص الشعراء، د. تومان غازي حسين، مجلة مركز
   دراسات الكوفة العدد الثالث والعشرون المجلد الأول ٢٠١١م.
- 7- دلالـة التركيـب في القـرآن الكريـم (مفهومها- وحجيتها ونماذج من تطبيقاتها) إعداد الدكتور/محمد ولد سيدي عبد القادر، المجلد الثاني من العدد الخامس والثلاثين لحولية كلية الدراسات الإسلامية والعربية للبنات بالإسكندرية.
- ٣- الوحدة الموضوعية في السورة المتعددة القضايا في التفسير الإذاعي للدكتور محمد عبدالله دراز، دعاء محمد رياض أبو زيد، مجلة كلية التربية جامعة عين شمس، العدد الرابع والعشرون (الجزء الثاني) ٢٠١١م.

### رسائل جامعية:

- ١- سورة الشعراء (دراسة بلاغية تحليلية)، رسالة مقدمة لنيل درجة الماجستير
   في البلاغة إعداد/ فوزية بنت مسفر بن سلمي المطيري، جامعة الإمام محمد
   بن سعود، العام الجامعي ١٤٢٥هـ-١٤٢٦هـ
- ٢- الوحدة الموضوعية في القرآن الكريم، محمد محمود حجازي، مطبعة المدني
   القاهرة، ١٣٩٠هـ ١٩٧٠م.